Opmerkings oor Stephan Joubert se benadering tot

manlike en vroulike rolle in die Bybel

GDS Smit

16 Januarie 2026

1. Waardering en akademiese posisionering

Enige verantwoordelike gesprek oor die rol van mans en vroue in die Bybel vereis
teologiese noukeurigheid, historiese bewussyn en hermeneutiese
voorveronderstellings. Prof. Stephan Joubert het oor jare heen 'n beduidende bydrae
gelewer tot die verstaan van die Nuwe Testament binne sy sosiaal-historiese
konteks, en sy werk het tereg by baie studente en predikante 'n groter sensitiwiteit
vir die Mediterreense leefwéreld gekweek. Ek het self in die laat 1990’s by UP by
hom klas gekry, en sy klem op eer en skaamte, Nuwe-Testamentiese
groepsdinamika en die gevaar van ‘n anachronistiese lees van die Bybelse teks, het
'n blywende inviloed op my eie akademiese vorming gehad. Prof. Joubert en my
mentor, prof. Hennie Stander, was instrumenteel in my besluit om my doktorale
proefskrif in Grieks oor eer en skaamte by die kerkvaders te doen.

Joubert se artikel “Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor manlike
en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament” toon dat hy goeie navorsing
oor die tekste wat hy aanhaal, gedoen het. Soos ek hom leer ken het, het hy altyd 'n
bewuste poging aangewend om die Bybelse teks binne sy oorspronklike konteks te
lees. Die artikel is duidelik gemik daarop om sekere vorme van ongenuanseerde
lees van die Skrif krities te bevraagteken, 'n doelwit wat op sigself legitiem is en selfs
nodig is binne die huidige kerklike gesprekke. Dit is egter net so nodig dat ons oor
meer tekste in die Bybel praat as die paar waarna hy verwys ten einde ‘n
konsekwente Bybelse antwoord oor die sosiale rolle van mans en vroue te
beredeneer.

Die vraag wat in hierdie bespreking gestel word, is nie bloot of Joubert belangrike en
selfs geldige waarnemings maak nie, maar of die gevolgtrekkings wat hy uit hierdie
waarnemings trek, konsekwent deurgetrek kan word binne die breér raamwerk van
die hele Skrif, asook binne die kerk se verstaan van skepping, orde en roeping? Die
standpunt wat hier verdedig word, is dat Joubert se benadering op bepaalde punte
bekende en oortuigende insigte bied, maar dat daar terselfdertyd tekens is van ’n
moderne hermeneutiese verskuiwing, waarin statusgelykheid in Christus maklik
oorspoel na rol-gelykheid. Dit is 'n hermeneutiese skuif wat nie sonder meer uit die
Nuwe Testament afgelei kan word nie, en wat ook nie deur die praktyk en teologie
van die vroeé kerk bevestig word nie.


https://drive.google.com/file/d/1mgd06D6ym8enoDkW95efnjE6JP7g_Pvt/view
https://drive.google.com/file/d/1mgd06D6ym8enoDkW95efnjE6JP7g_Pvt/view

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

2. Die sosiaal-historiese vertrekpunt

Joubert se beskrywing van die posisie van vroue in die eerste-eeuse Mediterreense
wéreld is in hoofsaak histories verantwoordelik en strook met gevestigde
sosiaal-wetenskaplike navorsing. Dit is goed gedokumenteer dat vroue in hierdie
konteks meestal sosiaal binnenshuis was, juridies ondergeskik aan manlike toesig
gefunksioneer het, en kultureel verstaan is binne ’'n eer- en skaamtestelsel. Hierdie
stelsel het hele families en groepe ten grondslag gehad, met geslagtelike onderskeid
as 'n sentrale ordeningsbeginsel.

Ek het in my proefskrif aangetoon dat eer en skaamte nie as neutrale morele
kategorieé gefunksioneer het nie, maar as sosiale meganismes waardeur orde,
stabiliteit en groepsidentiteit gehandhaaf is. Binne hierdie raamwerk het
sogenaamde “vroulike eer” hoofsaaklik betrekking gehad op sake soos reinheid,
seksuele terughouding, huishoudelike gedrag en lojaliteit aan die familie en groep.
“‘Manlike eer” daarenteen is primér gekoppel aan publieke sigbaarheid, beskerming
van die groep, ekonomiese voorsiening en die handhawing van die sosiale orde.
Hierdie onderskeid was ’'n diepgewortelde sosiale struktuur wat die hele
Mediterreense wéreld deursuur het.

Teen hierdie agtergrond is Joubert se vertrekpunt dat vroue in die antieke wéreld
maklik deur die sisteem benadeel kon word, nie omstrede nie. Dit sou inderdaad
onversigtig wees om Nuwe-Testamentiese tekste te lees sonder kennis van hierdie
sosiale werklikheid. In dié opsig is Joubert se sensitiwiteit vir die sosiaal-historiese
konteks nie net verdedigbaar nie, maar noodsaaklik. Hy is reg om te waarsku teen ‘n
anachronistiese lees van die Bybel, waar moderne kategorieé van individuele regte
en selfontplooiing eenvoudig op antieke tekste afgedruk word.

Tog is dit juis hier waar 'n eerste opmerking nodig is. Die erkenning van 'n patriargaal
gestruktureerde samelewing beteken nie vanself dat alle geslagtelike onderskeid
binne daardie samelewing bloot onderdrukkend of inherent onregverdig was nie. Eer
en skaamte was funksioneel binne 'n groepsgeoriénteerde wéreld. Hierdie waardes
kan nie bloot as morele vooroordele, wat deur die moderne leser gedekonstrueer
moet word, gelees word nie, want dan lees ons die teks juis nie in sy verband nie.
Om dié rede moet 'n mens versigtig wees om antieke strukture uitsluitlik deur 'n
moderne kritiese etiese lens te beoordeel, asof ons vandag die morele hoér grond
betree het en kan neerkyk op hoe “primitief hulle was”.

Wanneer Joubert daarop wys dat Jesus se optrede nie bloot hierdie kulturele
patrone bevestig het nie, raak hy aan 'n belangrike Nuwe-Testamentiese spanning.
Jesus se kontak en gesprekke met vroue, sy bereidheid om hulle as volwaardige
hoorders van sy evangelie te aanvaar, en sy erkenning van hulle as getuies van sy
opstanding, dui inderdaad op 'n merkbare heroriéntering van die bekende sosiale


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

verwagtinge. Dit is egter belangrik om daarop te let dat hierdie heroriéntering nie
noodwendig neerkom op ’'n afskaffing van alle sosiale onderskeide nie, maar eerder
op 'n herrangskikking van waardes binne die bestaande strukture.

Die Evangelies getuig daarvan dat Jesus vroue betrek op maniere wat ongewoon
was binne sy kulturele konteks. Tog funksioneer hierdie betrokkenheid steeds binne
herkenbare sosiale raamwerke. Jesus tree nie op as 'n sosiale oproermaker, wat
bestaande ordes eenvoudig omver wil werp nie. Hy ontmasker misbruik, korrigeer
mistastings en verdraaiings en plaas mense binne 'n nuwe verhouding tot God, maar
doen dit sonder om ’'n alternatiewe sosiale orde daar te stel. Dit is 'n belangrike
onderskeid, want dit beteken dat Jesus se optrede nie sonder meer as ’'n bloudruk
vir strukturele- of rolgelykstelling gelees kan word nie.

Joubert se interpretasie van Jesus se hantering van die huwelik, veral in Markus 10,
is in hierdie opsig belangrik. Jesus ontbloot die misbruik van Deuteronomium 24 en
wys dit terug na die hardheid van die menslike hart. Hy legitimeer nie manlike
oorheersing nie en bevestig nie die reg van die man om arbitrér oor elke vrou te
heers nie.

Nietemin is dit noodsaaklik om te onderskei tussen die ontmaskering van sondige
oorheersing en die ontkenning van alle vorme van orde. Selfs in Christelike
herinterpretasies van eer en skaamte, soos wat by die kerkvaders gebeur het, is
daar nie sprake van 'n opheffing van geslagtelike onderskeid nie. Mans en vroue
word wel gelyk voor God beskou, maar dit beteken nie dat hulle sosiale rolle
ongedifferensieerd raak nie. Inteendeel, orde en onderskeid word behou, aangesien
dit bevestig was in die skeppingsorde van Genesis - elkeen is geskep volgens sy
soort.

Hier is ‘n belangrike punt ter sprake wat soms onvoldoende aangespreek word. Die
vroeé kerk se hantering van sosiale waardes toon nie 'n breuk met alle bestaande
strukture nie, maar 'n herordening daarvan onder die heerskappy van Christus. Eer
word geherdefinieer, nie afgeskaf nie. Skaamte word herinterpreteer, nie ontken nie.
Geslagtelike onderskeid word getemper, maar nie eenvoudig uitgewis nie.

Dit beteken dat daar inderdaad 'n gedeelde basis bestaan tussen ‘n
sosiaal-historiese vertrekpunt tot die Bybel, en dié van die gereformeerde beskouing.
Beide erken die kompleksiteit van die antieke wéreld en die noodsaak vir die
erkenning en verdiskontering van die konteks. Die verskil & egter in die
gevolgtrekkings wat uit hierdie gedeelde basis gemaak word. Moderne
sosiaal-historiese hermeneutiek impliseer soms dat die Nuwe Testament in beginsel
beweeg in die rigting van gelyke rol-identiteit tussen mans en vroue, terwyl die breér
getuienis van die Nuwe Testament en veral die vroeé kerk se hantering van die Skrif,


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

eerder op 'n spanning tussen gelykheid in status op grond van Christus en
onderskeid in roeping op grond van die skeppingsorde dui.

Hierdie spanning behoort nie te vinnig opgelos te word nie. Dit is juis binne hierdie
spanning dat die Bybelse teks sy eie stem en konteks behou, en dat moderne lesers
gedwing word om hul eie kulturele aannames eerlik en krities te ondersoek. In
hermeneutiese terme kan hierdie spanning beskryf word as die dinamiek tussen
‘hulle dorp” en “ons dorp”. “Hulle dorp” verwys na die sosiale-, historiese- en
kulturele wéreld waarin die Bybelse teks ontstaan het, met sy eie simboliek, eer- en
skaamtekodes, gesinsstrukture en gesagsverhoudinge. “Ons dorp” dui op die
hedendaagse leser se wéreld, gevorm deur moderne idees oor individualisme,
sosiale gelykheid, geslagsvloeiendheid en internasionale mobiliteit.

Die probleem ontstaan wanneer hierdie twee dorpe te vinnig bymekaar gedwing
word. 'n Hermeneutiek wat haastig van “hulle dorp” na “ons dorp” beweeg, loop die
gevaar om die antieke teks te reduseer tot 'n bevestiging van moderne verwagtinge.
In so 'n benadering word die Bybel nie meer toegelaat om ons te bevraagteken nie,
want is te volwasse daarvoor, maar word dit subtiel gedwing om ons reeds
gevestigde kulturele-, morele- en godsdienstige oortuigings te legitimeer. Die teks
word dan nie meer gehoor binne sy eie wéreld nie, maar geherinterpreteer asof dit
vanselfsprekend op ons moderne sosiale raamwerk afgestem is.

'n Verantwoordelike sosiaal-historiese benadering doen presies die teenoorgestelde.
Dit bly eers geduldig in “hulle dorp”. Dit neem ernstig hoe radikaal anders die wéreld
van die Bybel was, en hoe vreemd sommige gevolgtrekkings vir moderne ore klink.
Dit herinner die leser daaraan dat God se openbaring, hoewel nie in ons kulturele
register geskryf nie, ook met ons praat.

Eers wanneer “hulle dorp” regtig gehoor is, kan daar verantwoordelik begin word om
vrae te stel oor “ons dorp”. Selfs dan bly die gevolgtrekkings voorlopig en nederig.
Die vraag is nie hoe die teks by ons wéreld inpas nie, maar hoe ons wéreld deur die
teks beoordeel en gekorrigeer word. Soms word ons ook gedwing om te erken dat
ons voorveronderstellings dikwels swaarder weeg as die teks.

3. Markus 10

Markus 10 is ‘n teks wat sentraal staan in die Bybelse gesprek oor die huwelik,
gesag en die verhouding tussen man en vrou. Joubert se afleiding, naamlik dat
Jesus in Markus 10 nie die huwelik herdefinieer nie, maar die misbruik daarvan
ontbloot, is in beginsel korrek. Jesus se verwysing na Genesis 2 funksioneer
inderdaad as 'n korreksie op 'n bepaalde praktyk wat in die Judaisme van sy tyd


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

algemeen voorgekom het, naamlik dat Deuteronomium 24 gebruik is om manlike
misbruik van magsposisies binne die huwelik te regverdig.

Dit is belangrik om duidelik te stel wat hier ter sake is in Jesus se hantering van die
saak. Die debat in Markus 10 gaan nie oor die waarde van die huwelik as sodanig
nie, selfs nie oor die rol van die man en die vrou binne die huwelik nie, en ook selfs
nie oor die vraag of die huwelik 'n sosiale instelling is wat aan die idees van die
kultuur onderhewig is nie. Die vraag wat Jesus gevra word, het te make met die
legitimiteit van egskeiding en die redes daarvoor. Die Fariseérs se beroep op Moses
is nie bloot 'n beroep op Deuteronomium 24 nie, maar op 'n spesifieke interpretasie
van die gedeelte wat binne die Joodse godsdiens bestaan het. Jesus se antwoord
ontbloot die teologiese tekortkoming van beide interpretasies.

In die tyd van Jesus was Deuteronomium 24:1—-4 die brandpunt van 'n lewendige en
langdurige debat onder geleerde Jode. Wanneer die Fariseérs Jesus oor egskeiding
uitvra, doen hulle dit dus nie bloot deur na Moses te verwys nie, maar deur 'n
spesifieke verklaringstradisie van die verskillende eksegetiese skole binne die
Joodse godsdiens te toets. Om dit te verstaan, moet 'n mens onderskei tussen die
teks self en die uiteenlopende uitlegte daarvan in Jesus se tyd.

Deuteronomium 24:1—4 gee nie 'n toegewing dat dit reg is om te skei nie, maar
beskryf ’'n regsituasie wat egskeiding sou veronderstel. Die kernfrase is die
sogenaamde ‘erwat dabar (“iets skandeliks” of “iets onbehoorliks”), wat die man se
besluit om ’'n skeibrief te gee, sou kon motiveer. Die teks gee nie vir die man
geleentheid om uit die huwelik te kom nie, maar reguleer 'n bestaande praktyk om
juis die vrou te beskerm en om willekeurige hertrou en terugkeer te verbied. Dit is
belangrik: Moses skep nie ruimte vir egskeiding nie, maar beperk dit.

Teen die eerste eeu n.C. het die vraag egter nie meer gegaan oor of egskeiding
toelaatbaar is nie, maar waarvoor dit toelaatbaar is. Juis hier ontstaan die
verskillende interpretasies waaroor die Jode Jesus toets. Teen die tyd van Jesus het
twee dominante rabbynse skole die debat oor Deuteronomium 24 oorheers, naamlik
die Skool van Shammai en die Skool van Hillel. Hierdie debat word later bewaar in
die Misjna (Gittin 9:10), maar was reeds in Jesus se tyd wyd bekend.

Die interpretasie van die skool van Shammai het ‘erwat dabar konserwatief
verstaan, hoofsaaklik as seksuele ontrouheid of ernstige morele oortreding. Volgens
hierdie benadering was egskeiding slegs toelaatbaar in uitsonderlike gevalle waar
die huwelik fundamenteel geskend is. Volgens hierdie standpunt sou egskeiding ‘n
tragiese noodmaatreél wees. Dit is belangrik dat Jesus nie ‘n ander standpunt
inneem nie, hoewel Jesus selfs verder teruggaan as Shammai, naamlik nie na
Deuteronomium nie, maar na Genesis.


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Die interpretasie van Hillel was baie ruimer. Hulle het ‘erwat dabar verstaan as enige
rede wat aanstoot gee. Die Joodse tradisie noem voorbeelde soos: die verbranding
van kos, onwelvoeglike gedrag, selfs dat die man 'n ander vrou aantrekliker vind.
Derhalwe word Deuteronomium 24 gelees as 'n toestemming om te skei eerder as ‘n
noodmaatreél. Dan word die skeibrief die sentrale punt, nie die morele erns van
egskeiding nie.

Wanneer die Fariseérs Jesus vra of dit ‘'n man geoorloof is om van sy vrou te skei, is
dit nie 'n onskuldige vraag nie. Dit is 'n tegniese vraag wat as moontlike strikvraag
sou dien om te toets of Jesus Homself met een van die skole identifiseer en hoe
ruim Hy die Wet interpreteer.

Jesus weier egter om binne hulle raamwerk te speel. Wanneer Jesus verklaar dat
Moses hierdie bepaling “vanweé die hardheid van julle harte” toegelaat het, maak Hy
'n belangrike hermeneutiese onderskeid. Hy plaas Deuteronomium 24 nie op
dieselfde vlak as Genesis 2 nie, maar verstaan dit as ’'n tydelike reéling binne 'n
gebroke werklikheid. Hierdie onderskeid is van kardinale belang vir enige
gereformeerde lees van die teks. Dit impliseer dat daar binne die Skrif self 'n
beweging is van toegewing na oorspronklike bedoeling.

Joubert is reg om hier af te lei dat Jesus nie patriargale misbruik van die huwelik
legitimeer nie. Die idee dat 'n man die reg het om sy vrou arbitrér te verstoot, word
eksplisiet verwerp. Jesus ontbloot hierdie praktyk as ’n uitvloeisel van menslike
hardheid en nie as ’n uitdrukking van God se skeppingsdoel nie. Vanuit 'n
gereformeerde perspektief kan dit sonder voorbehoud beaam word. Patriargale
oorheersing, verstaan as magsmisbruik en selfgerigte heerskappy, behoort nie aan
die skeppingsorde nie maar is sonde.

Tog moet hier met omsigtigheid voortgegaan word. Die feit dat Jesus patriargale
misbruik ontmasker, beteken nie dat Hy alle vorme van orde of die onderskeid binne
die huwelik ophef nie. Markus 10 bied nie 'n volledige huweliksetiek nie, maar fokus
op een spesifieke vraagstuk, naamlik egskeiding en die morele legitimiteit daarvan.
Om vanuit hierdie teks breé gevolgtrekkings te maak oor rolverdeling tussen man en
vrou, is nie versigtige eksegese nie.

Dit is juis hier waar die gereformeerde onderskeid tussen skeppingsorde (ordo
creationis) en gevalle-orde (ordo corruptionis) na vore kom. Die gereformeerde
tradisie het nog altyd daarop aangedring dat ‘n skeppingsorde nie gelykgestel mag
word aan kulturele gebruike nie. Dat 'n bepaalde orde in die geskiedenis misbruik is,
beteken nie dat die orde op sig self onregverdig of onbybels is nie. Dit geld nie net
vir geslagtelike verhoudings nie, maar ook vir kerklike gesag, regering en die
samelewingsorde.


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Man en vrou word nie in Markus 10 as opponerende magte voorgestel nie, maar as
persone wat saam onder God se heerskappy staan. Hierdie eenheid sluit enige vorm
van sondige oorheersing uit, maar dit sluit nie onderskeid tussen die geslagte of die
skeppingsorde van man en vrou wat geskape is na God se beeld uit nie. Die teks
self spreek nie eksplisiet hierdie vraag aan nie, en daarom moet ander gedeeltes
geraadpleeg word.

Joubert se formulering dat Jesus “die paradys herstel” kan maklik misverstaan word.
Indien hiermee bedoel word dat Jesus die huwelik bevry van sondige vervorming en
dit terugplaas binne God se goeie orde, is die formulering verdedigbaar. Indien dit
egter impliseer dat alle vorme van geslagtelike onderskeid wat na Genesis 3 sigbaar
is in die skepping, bloot as sonde afgeskryf en vermy moet word, raak die argument
problematies. Die res van die Nuwe Testament self getuig immers daarvan dat selfs
binne die herskape werklikheid in Christus, is daar orde, onderskeid en verskil in
roeping.

'n Verdere punt van versigtigheid het te make met die sosiaal-historiese lees van
Markus 10. Dit is waar dat Jesus se posisie radikaal was binne sy kulturele konteks.
Tog was dit moreel en teologies van aard, nie ‘n sosiale revolusie in die moderne sin
van die woord nie. Hy roep mense op tot bekering, nie tot opstand teen die strukture
nie. Hy verander verhoudings van binne af, nie deur die onmiddellike afskaffing van
bestaande sosiale norme nie.

Paulus se hantering van huweliksvrae en geslagtelike verhoudings toon 'n
soortgelyke spanning: ’'n sterk afwysing van magsmisbruik en selfgerigte
heerskappy, gepaard met 'n handhawing van orde en verantwoordelikheid. Hierdie
spanning kan nie eenvoudig opgelos word deur alle onderskeid te ontken nie.

Dit is belangrik om daarop te wys dat die vroeé kerk nie eer, skaamte of geslagtelike
onderskeid afgeskaf het nie. Die kerkvaders se hantering van die huwelik en die
verhouding tussen man en vrou toon duidelik dat gelykheid voor God nie lei tot
rol-onsekerheid nie. Mans en vroue staan gelyk voor God, maar hulle leef hierdie
gelykheid uit binne 'n geordende huishouding waar verskille voorkom.

Juis hier 1é die blywende waarde van Markus 10 vir die kerk: dit roep die kerk op om
elke vorm van magsmisbruik te verwerp, sonder om God se skeppingsorde prys te
gee.

4, Galasiérs 3:28

Galasiérs 3:28 speel dikwels 'n sentrale rol in teoloé se argumentasie oor die
verhouding tussen mans en vroue in die Bybel. Die stelling dat daar in Christus “nie


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Jood of Griek, slaaf of vryman, man of vrou” is nie, word deur sommige verstaan as
'n radikale opheffing van alle hiérargiese strukture en geslagsverskille. Hierdie lees
is op die oog af gewild, veral binne 'n konteks waar dikwels tereg geworstel word
met die nalatenskap van magsmisbruik.

Die vraag in Galasiérs 3:28 is eerder watter soort gelykheid hier bedoel word, en op
watter vlak hierdie gelykheid funksioneer. Dit is belangrik om daarop te wys dat die
vroeé Christelike verstaan van gelykheid nie losgemaak kan word van die sosiale
waardesisteem waarin dit funksioneer het nie. Die antieke Mediterreense wéreld het
nie gedink in terme van individuele menseregte nie, maar in terme van
groepsidentiteit, eer, skaamte en posisie binne die huishouding en die breér
gemeenskap.

Wanneer Paulus verklaar dat daar in Christus geen onderskeid tussen hierdie
kategorieé bestaan nie, maak hy ’'n soteriologiese uitspraak, nie ‘n
sosiaal-maatskaplike uitspraak nie. In Christus ontvang alle gelowiges dieselfde
status voor God, dieselfde toegang tot die belofte aan Abraham, en dieselfde
deelname aan die nuwe verbond. Hierdie nuwe identiteit het primér gefunksioneer as
'n herdefiniéring van eer. Eer word nie meer ontleen aan etnisiteit, geslag of sosiale
posisie nie, maar aan verbondenheid aan Christus. Skaamte word nie afgeskaf nie,
maar herskryf, dit word nou verbind aan afvalligheid en ongehoorsaamheid, nie aan

sosiale klas of geslag nie.

Hierdie herdefiniéring van eer beteken egter nie dat alle sosiale onderskeide ophou
bestaan nie. Inteendeel, die Bybel wys dat God voortgesette onderskeid in rol en
funksie tussen man en vrou handhaaf. Mans word nie vroue en vroue mans as hulle
tot geloof kom nie, maar beide staan sonder onderskeid voor God. Mans en vroue
word sonder uitsondering as kinders van dieselfde Vader aangespreek en as
mede-ontvangers van God se tug en genade. Tog funksioneer hulle steeds binne ’'n
geordende huishouding, met duidelike rolverdelings wat nie as onderdrukkend
verstaan word nie, maar as deel van 'n moreel gestruktureerde lewe voor God.

Hier word ’'n belangrike hermeneutiese punt ter sprake. Galasiérs 3:28 funksioneer
binne 'n argument oor regverdiging deur geloof en die insluiting van die nie-Jode in
die belofte aan Abraham. Die konteks is nie Kkerklike ampsbediening,
huweliksverhoudings of huishoudelike orde nie, maar die vraag wie werklik deel is
van God se volk. Gereformeerde eksegete wys dat Paulus in Galasiérs 3 nie besig is
om sosiale strukture te herontwerp nie, maar om die grondslag van verlossing te
definieer. Die genade hef die natuur nie op nie, maar herstel dit. Hierdie beginsel is
direk toepaslik op Galasiérs 3:28. Die genadige gelykstelling van gelowiges voor
God beteken nie die ontkenning van skeppingsmatige verskille nie, maar die
bevryding daarvan van sondige misbruik.


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Hierdie onderskeid is van groot belang. Wanneer Galasiérs 3:28 gebruik word as 'n
hermeneutiese sleutel waarmee ander tekste geneutraliseer word, ontstaan die
gevaar dat Paulus teen homself afgespeel word. Dieselfde apostel wat Galasiérs
3:28 skryf, gee in 1 Korintiérs, Efesiérs en die Pastorale Briewe uitvoerige riglyne oor
orde, gesag en roeping binne die gemeente en die huishouding. Hierdie tekste kan
nie bloot as tydgebonde of problematies afgeskryf word sonder om die interne
konsekwentheid van Paulus se teologie in gedrang te bring nie.

In die Mediterreense wéreld was eer altyd verbondsmatig en rolgebonde. Selfs binne
die Christelike gemeenskap het mense verskillende verantwoordelikhede en posisies
beklee, sonder dat dit hul basiese eer as kinders van God aangetas het. Die idee dat
ware gelykheid noodwendig lei tot ontkenning van verskille, is eerder 'n produk van
moderne Westerse hermeneutiek as van Christelike denke.

Samevattend kan gesé word dat Galasiérs 3:28 'n ononderhandelbare uitspraak oor
soteriologiese gelykheid bevat, maar nie 'n bloudruk bied vir rol-identiteit in alle
lewenssfere nie. Die uitdaging bly om gelykheid in Christus te bely sonder om die
skeppingsmatige en etiese orde waarin hierdie gelykheid geleef word, prys te gee.

5. Efesiérs 5

Efesiérs 5:21-33 is van die mees aangehaalde perikope in die Nuwe Testament
wanneer die verhouding tussen man en vrou ter sprake kom. Joubert se waarneming
dat die werkwoord hupotassomai (om onderdanig te wees) eksplisiet in vers 21
voorkom en nie in vers 22 nie, is korrek en word wyd erken in die teologiese
literatuur. Dit onderstreep dat Paulus se oproep tot onderdanigheid nie
eenrigtingverkeer is nie, maar ingebed is in 'n breér etos van wederkerige “vrees vir
Christus”. Hierdie tekskritiese feit mag egter nie oorskat word nie. Die afwesigheid
van die werkwoord in vers 22 beteken nie die afwesigheid van die konsep nie,
aangesien die sintaktiese verband tussen vers 21 en 22 in die Griekse teks duidelik
is. Wat wel belangrik is, is dat Paulus doelbewus die perikoop begin met 'n algemene
oproep tot onderdanigheid, voordat hy spesifieke verhoudings aanspreek.

Die teks self bied geen ruimte vir magsmisbruik of patriargale oorheersing nie. Die
oproep aan mans om hul vroue lief te hé soos Christus die gemeente liefgehad het
en Homself daarvoor oorgegee het, plaas 'n buitengewoon hoé etiese eis op die
man. Liefde word hier nie gedefinieer in terme van emosie of gesag nie, maar in
terme van selfopoffering, diens en verantwoordelikheid. Geen verantwoordelike lees
van Efesiérs 5 kan hierdie Christologiese maatstaf ignoreer nie.

Tog moet dit duidelik gestel word dat wedersydse onderdanigheid nie gelykgestel
kan word aan strukturele simmetrie nie. Paulus se hantering van die huwelik toon 'n


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

duidelike asimmetrie in aanspreekvorme en verantwoordelikhede. Hierdie verskil kan
nie bloot as retories of kultuurgebonde afgemaak word nie. Dit dui op 'n bepaalde
orde binne die huwelik, wat op sy beurt die bousteen van ‘n gesonde samelewing is.
Die asimmetrie tussen man en vrou is nie ‘n magstryd nie, maar verskillende
maniere  waarop dieselfde  Christus-gesindheid konkreet gestalte  kry.
Onderdanigheid en selfopofferende liefde is nie teenoorgesteldes nie, maar twee
maniere waarop diensbaarheid geleef word binne 'n geordende verhouding.

Onderdanigheid binne ‘n eer en skaamte samelewing het nie noodwendig
vernedering of minderwaardigheid geimpliseer nie. Binne 'n groepsgeoriénteerde
kultuur was onderdanigheid dikwels 'n vorm van eerbare gedrag wat
groepsharmonie bevorder het. Dit geld veral binne die huishouding, waar orde en
rolverwagtinge as noodsaaklik vir stabiliteit beskou is. Die vroeé kerk het nie hierdie
waardes afgeskaf nie. Selfs in die hedendaagse samelewing bly die huishouding ’'n
geordende ruimte waarin verskillende verantwoordelikhede geld, sonder dat dit as
onregverdig of onbybels beskou word. Hierdie kombinasie van gelykheid in status en
onderskeid in rol weerspreek die idee dat vroeé Christelike denke noodwendig in die
rigting van rol-gelykheid beweeg het. Selfs Efesiérs 5 bied nie daarvoor voldoende
grond nie. Inteendeel, Paulus se argument beweeg van 'n algemene Christelike etos
na spesifieke, gedifferensieerde toepassings binne die huishouding. Die huwelik
word nie ontbind of herontwerp volgens 'n nuwe sosiale ideaal nie, maar word
hervorm vanuit Christus se selfopofferende liefde. Gesag word nie afgeskaf nie,
maar herskep as diens. Onderdanigheid word nie ontken nie, maar bevry van vrees
en dwang.

Verder is dit betekenisvol dat Efesiérs 5 die huweliksinstruksies plaas binne 'n breér
huishoudelike orde wat ook kinders en slawe aanspreek. Die bestaan van hierdie
strukture word nie ontken nie, maar hul morele grondslag word in Christus radikaal
verander. Onderdanigheid word nie meer gemotiveer deur vrees vir verlies aan eer
nie, maar deur verbondenheid aan Christus. Liefde word nie meer uitgeoefen in ‘n
poging om dominansie te wys nie, maar as selfopofferende sorg. In hierdie sin
funksioneer Efesiérs 5 as 'n teks wat beide patriargale misbruik én moderne
egalitariese vereenvoudiging teenstaan.

6. Kefalé: nie neutraliteit nie

Dit is inderdaad metodologies problematies om kefalé (hoof) konsekwent te verstaan
as “baas”, aangesien sodanige lees nie voldoende rekening hou met die semantiese
omvang van die term in antieke Grieks nie. Joubert is dus reg om te wys dat kefalé

in baie gevalle verwys na “kop”, selfs “bron”, “oorsprong” of “verteenwoordigende
deel”, eerder as na 'n posisie van oorheersende gesag.

10


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Selfs binne die Nuwe Testament word kefalé nie eenvormig gebruik as 'n term vir
mag nie. Wanneer Paulus in 1 Korintiérs 11:3 verklaar dat “Christus die kefalé van
elke man is, die man die kefalé van die vrou, en God die kefalé van Christus”, word
die leser onmiddellik gedwing om versigtig te wees. Indien kefalé hier rangorde of
meerderwaardigheid sou impliseer, sou dit uiteraard bots met die belydenis van die
gelykheid van die Vader en die Seun en die Gees. Tog volg daaruit nie noodwendig
dat kefalé bloot simbolies of neutraal is nie. Dit is juis op hierdie punt waar groter
versigtigheid nodig is. Die verwerping van ’n hiérargiese “baas’-model beteken nie
die ontkenning van alle vorme van orde, leiding of verantwoordelikheid nie.
Gedifferensieerde funksies impliseer per definisie aanspreeklikheid, roeping en 'n
bepaalde vorm van leiding, selfs wanneer dit diensbaar en selfopofferend uitgeleef
word.

Sosiale rolle is nooit bloot arbitrér of simbolies nie. Die “kop” van ’'n huishouding mag
nie ‘n tiran wees nie, maar is wel die draer van besondere verantwoordelikhede ten
opsigte van beskerming, orde en die handhawing van integriteit. Hierdie rol was altyd
onlosmaaklik verbind aan eer, nie in die moderne individualistiese sin nie, maar as
sosiale erkenning van verantwoordelikheid.

Wanneer Paulus dus kefalé gebruik, doen hy dit binne 'n wéreld waar die beeld van
die kop nie bloot neutraal is nie. Die kop is die mees sigbare deel van die liggaam,
die deel waardeur die liggaam herken en verteenwoordig word, en die deel wat
verantwoordelik gehou word wanneer die liggaam misluk. Die eer of skande van die
groep het dikwels op die “kop” van die huishouding gerus, selfs wanneer ander lede
van die groep die oortreding begaan het. Hierdie sosiale dinamiek help om Paulus
se taalgebruik beter te verstaan. Om die man as kefalé van die vrou te beskryf,
impliseer nie dat die man meerderwaardig is nie, maar wel dat hy 'n besondere rol
van verteenwoordiging en aanspreeklikheid dra. Dit is juis waarom Paulus in
Efesiérs 5 die man oproep tot selfopofferende liefde. Die etiese eis word nie op die
vrou geplaas nie, maar op die man, omdat die “kop” juis die grootste
verantwoordelikheid dra.

Die gereformeerde tradisie het nog altyd hierdie spanning gehandhaaf. Calvyn se
kommentaar op 1 Korintiérs 11 vermy beide ’'n tirannieke lees van kefalé en 'n
egalitariese neutralisering daarvan. Hy beklemtoon dat Paulus nie van waardigheid
praat nie, maar van orde, en dat hierdie orde nie tot onderdrukking mag lei nie, maar
tot verantwoordelike sorg. Hierdie onderskeid is van kardinale belang. Die probleem
is nie die gesag as sodanig nie, maar sondige gesag wat losgeraak het van
diensbaarheid en liefde. Die handhawing van gesag behoort tot die skeppingsorde,
selfs wanneer dit deur sonde verdraai word. Ons kan nie alle vorme van gesag
verdag maak, bloot omdat daar sondige misbruike plaasvind nie.

11


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Die “kop”-metafoor funksioneer hier nie as 'n instrument van dominansie nie, maar
as ’'n simbool van morele aanspreeklikheid. Dit is juis hierdie morele
aanspreeklikheid wat in baie moderne vertalings verlore gaan. Wanneer kefalé tot 'n
vae metafoor sonder konkrete implikasies gereduseer word, raak die teks vaag.
Paulus se oproep tot orde, aanspreeklikheid en selfopofferende leiding word dan
maklik geherinterpreteer as ’'n blote kulturele artefak van daardie tyd sonder
moderne normatiewe waarde. Ons moet dus waak teen hierdie soort reduksionisme
van Bybelse frases, aangesien dit nie reg laat geskied aan die logika van die antieke
wéreld of aan die konsekwentheid van die Nuwe Testament nie. Die Nuwe
Testament bied 'n ander weg: orde sonder oorheersing, gesag sonder dwang, leiding
sonder selfverheffing. Kefalé dui op ’'n roeping tot verantwoordelikheid, nie op 'n
lisensie tot magsvergryp nie. Hierdie roeping word streng begrens deur Christus self,
wat as kefalé van die kerk nie heers deur geweld nie, maar deur selfoorgawe.

7. Vroue in die vroeé kerk

Joubert se oorsig van vroue se betrokkenheid in die vroeé kerk is waardevol en
verdien erkenning. Die Nuwe Testament en ander vroeé Christelike bronne getuig
onmiskenbaar daarvan dat vroue 'n aktiewe en betekenisvolle rol gespeel het in die
geskiedenis van die kerk. Hulle tree op as gasvroue van huiskerke, as medewerkers
in sending, en as draers van die evangelie, soms op maniere wat binne die breér
Mediterreense samelewing as ongewoon of selfs onbehoorlik beskou sou word.

Dat hierdie betrokkenheid 'n breuk met sekere gevestigde kulturele verwagtinge
verteenwoordig, kan nie ontken word nie. In '’n wéreld waar vroue se publiecke
sigbaarheid begrens was, tree die vroeé Christelike gemeenskap duidelik met 'n
alternatiewe waardestelsel na vore. Joubert is dus reg om te beklemtoon dat die
evangelie nie bloot bestaande sosiale idees bevestig nie, maar dit op bepaalde
punte uitdaag.

Tog is verdere nuansering ook nodig. Die erkenning van vroue se aktiewe
betrokkenheid en volle status as gelowiges in die kerk beteken nie dat die vroeé kerk
alle rolonderskeide tussen mans en vroue opgehef het nie. Inteendeel, die
geskiedenis van die kerk dui eerder op 'n herordening van bestaande sosiale
strukture, nie op hul ontbinding nie. Die vroeé kerk het nie gefunksioneer as 'n ruimte
van sosiale chaos nie, maar as 'n gemeenskap waarin orde, aanspreeklikheid en
onderskeid steeds ’'n rol gespeel het, weliswaar binne 'n nuwe Christologiese
raamwerk. Rolonderskeid het stabiliteit, voorspelbaarheid en groepskohesie
bevorder. Die Christelike kerk het nie hierdie logika eenvoudig verwerp nie. Wanneer
vroue in die Nuwe Testament as profetesse, medewerkers of gasvroue optree, doen
hulle dit nie in 'n sosiale vakuum nie. Hierdie rolle funksioneer binne die raamwerk

12


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

van die huishouding en die gemeente. Dit was dus nie ‘n individuele selfontwaking of
emansipasie van die vrou nie, maar diens aan die liggaam van Christus. Dit is
betekenisvol dat baie van die vroue wat in die Nuwe Testament genoem word, juis
verbind word aan huishoudelike ruimtes, soos huiskerke. Hierdie feit moet juis
verstaan word binne die sosiale logika van die tyd. Die huishouding was die primére
ruimte van sosiale interaksie, onderrig en beoefening van godsdiens. Om binne
hierdie ruimte op te tree, was nie onbehoorlik nie, maar toelaatbaar. Mans en vroue
het verskillende verantwoordelikhede, nie omdat die een meer waardevol is as die
ander nie, maar omdat orde en harmonie binne die groep dit vereis. Hierdie
onderskeid word nie as 'n vorm van oorheersing aangebied nie, maar as 'n morele
raamwerk waarbinne deug beoefen word.

Hieruit volg 'n belangrike teologiese gevolgtrekking. Die vroeé kerk se erkenning van
vroue se betrokkenheid en geestelike gelykheid beteken nie dat dit in beginsel in die
rigting van rol-gelykheid beweeg het nie. Gelykheid het betrekking op status voor
God, nie noodwendig op rolverdeling binne die gemeenskap nie.

Daar kan tereg gesé word dat Joubert se beskrywing van vroue se rol in die vroeé
kerk 'n nodige korrektief bied teen verouderde en onbybelse aannames dat vroue
passief was in die kerk se geskiedenis. Tog vra ’'n verantwoordelike lees dat hierdie
betrokkenheid nie gelykgestel word aan rol-uitwissing nie. Die vroeé kerk het
gelykheid en onderskeid nie as opponerende kategorieé verstaan nie, maar as
komplementére werklikhede binne ’'n Christologiese wéreld. Vroue was volwaardig
betrokke, maar nie op dieselfde manier as mans nie.

8. ’n Opmerking oor tydsberekening en kerklike konteks

Daar kan nie verbygegaan word om ‘n opmerking te maak oor die tydsberekening
van die publikasie van Joubert se artikel nie. Die verskyning daarvan volg kort op die
onlangse besluit van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA) rakende die
posisie van die vrou in die amp. Hoewel daar nérens eksplisiet gesé word dat die
artikel as kommentaar of reaksie op hierdie besluit bedoel is nie, is dit moeilik om die
indruk te vermy dat die twee gebeure in dieselfde gesprek funksioneer.

Hierdie waarneming impliseer geen oordeel oor motiewe of bedoelings nie. Dit sou
onbillik en onverantwoordelik wees om aan te neem dat die artikel as 'n polemiese
geskrif teen ‘n besluit van ‘n kerk bedoel is. Tog is dit ewe onverantwoordelik om te
maak asof akademiese bydraes in 'n vakuum verskyn. Teologiese artikels word altyd
binne 'n bepaalde historiese- en kerklike moment gelees, en ontvang betekenis deur
hul konteks.

13


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Juis daarom is groter versigtigheid hier nodig. Wanneer 'n akademiese bespreking
van manlike en vroulike rolle in die Skrif chronologies saamval met 'n kerklike besluit
wat presies hierdie vraagstuk raak, ontstaan daar maklik die persepsie dat die
argumente funksioneer as legitimering of ondermyning van die kerklike besluite.
Selfs waar dit nie die bedoeling is nie, kan dit die gesprek onnodig met emosie laai,
eerder as teologies verdiep.

Vanuit 'n gereformeerde perspektief is dit belangrik om te beklemtoon dat kerklike
besluite nie deur akademiese momentum afgedwing of teruggedraai behoort te word
nie, maar deur sorgvuldige Skrifondersoek, belydenisgebondenheid en kerklike
dissipline. Wanneer die grens tussen hierdie rolle onduidelik raak, ly beide die
teologie en die kerk skade. In ons tyd het die kerk nie minder teologie nodig nie,
maar meer histories-bewuste en konfessioneel-gegronde teologie.

9. Behoort vroue te preek?

Die vraag of vroue behoort te preek, is nie 'n nuwe vraag in die kerk nie. Dit is egter
'n vraag wat in elke tyd weer opduik, veral wanneer kulturele aannames oor gesag,
gelykheid en rolverdeling verskuif. In hierdie verband het Stephan Joubert die vraag
gestel of daar Skriftuurlike redes is waarom vroue nie mag preek nie, en of die
weerstand teen vroulike prediking nie eerder uit tradisie, kultuur of selektiewe
Bybellees voortvloei nie. Hierdie vraag verdien ‘n antwoord, juis omdat dit die Bybel
sosiaal-histories verantwoordelik moet lees.

Soos reeds voorheen gemeld, het ek agting vir prof. Joubert en in vele opsigte is hy
my meerdere, maar die debat of vroue behoort te preek of nie, kan nie gegrond word
op die argumente dat vroue ‘n belangrike rol in die Bybel en in die geskiedenis van
die kerk gespeel het en dat hulle die Heilige Gees het nie! Dan verskraal ons die
Bybelse gegewens en baseer die vraag op emosie en situasie-etiek. Die kern van
die debat 1é nie bloot by die vraag of vroue die gawe het om te preek nie, of selfs of
hulle die Skrif kan verstaan en toepas nie. Ek dink nie iemand het daaroor enige
twyfel nie. Ek het in die meer as twintig jaar wat ek Grieks en Hebreeus doseer, baie
damestudente gehad wat die manstudente behoorlik uitgestof het met die tale.

Die Nuwe Testament laat geen twyfel daaroor dat vroue geestelike gawes ontvang
het, die evangelie verstaan het en 'n aktiewe rol in die opbou van die gemeente
gespeel het nie. Die werklike vraag is eerder wat prediking is, watter gesag daarmee
saamgaan, en hoe prediking binne die Skrif aan die amp verbind word. Sonder
duidelikheid oor hierdie sake verval die gesprek maklik in die moderne verstaan van
“‘gelykheid”, “uitsluiting” en “patriargie”, sonder dat die Bybelse definisie van
prediking self voldoende ondersoek word.

14


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

Hiermee raak die vraag na vroue en prediking onlosmaaklik verbind aan die vraag
na die amp. As prediking deel is van die leer- en regeeramp, soos die gereformeerde
tradisie dit verstaan, dan kan die vraag nie beantwoord word deur te kyk na tekste
wat handel oor die huwelik tussen ‘n man en vrou of mans en vroue se rol in die
Meditereense samelewing nie. Dan moet gekyk word na tekste wat die amp
begrens.

Die doel is nie om vinnige antwoorde te gee nie, maar om die Skrif self te laat bepaal
hoe prediking verstaan moet word, watter gesag daarmee gepaard gaan, en hoe die
kerk verantwoordelik tussen gawes, roeping en orde moet onderskei.

9. Skriftuurlike grense van die leer- en regeerampte

Die gesprek oor die rol van vroue en mans in die kerk kan nie verantwoordelik
gevoer word sonder aandag aan 1 Timotheus 2:12-14 nie. Hierdie perikoop staan
sentraal in die Nuwe-Testamentiese begrensing van die leer- en regeeramp en
funksioneer as ’'n locus classicus binne die gereformeerde tradisie. Paulus se
uitspraak is opvallend duidelik: hy laat nie toe dat ’'n vrou leer of gesag oor '’n man
uitoefen nie. Wat hierdie verbod besonder gewigtig maak, is nie bloot die inhoud
daarvan nie, maar die grondslag waarop Paulus dit motiveer. Hy beroep hom nie op
plaaslike omstandighede, kulturele gebruike of tydgebonde sosiale stelsels nie, maar
eksplisiet op die skeppingsorde self.

Die argumentasie in 1 Timotheus 2:13-14 volg ’'n duidelike logiese lyn. Paulus
verwys eerstens na die volgorde van die skepping: “‘Want Adam is eerste gemaak,
daarna Eva.” Tweedens verwys hy na die sondeval: “En Adam is nie verlei nie, maar
die vrou is verlei en het in oortreding gekom.” Paulus baseer die argument nie op die
kulturele situasie van Efese nie, maar op Genesis 2-3, dit wil sé op die fundamentele
struktuur van God se skeppingshandeling en die wyse waarop die sonde hierdie
orde ontwrig het.

Hierdie waarneming is van kardinale belang. Waar 'n argument eksplisiet in die
skeppingsorde geanker word, kan dit nie sonder meer as tydgebonde of kultureel
relatief afgemaak word nie. Die Christelike tradisie het nog altyd onderskei tussen
voorskrifte wat vanuit 'n bepaalde historiese situasie gegee word en voorskrifte wat
voortvloei uit die skepping self. In laasgenoemde geval is daar sprake van 'n
blywende normatiewe struktuur, selfs al kan die konkrete toepassing daarvan deur
die eeue heen variasie toon.

Dit is belangrik om te beklemtoon dat Paulus se verbod nie gerig is teen vroue se
geestelike gawes of hul deelname aan die lewe van die gemeente nie. Elders in die
Nuwe Testament word vroue erken as mede-erfgename van die genade, as

15


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

profetesse, as medewerkers en as draers van die evangelie. Die beperking in 1
Timoteus 2 is dus spesifiek gerig op die leer- en regeerfunksie binne die gemeente.
Dit gaan oor roeping en orde. Paulus maak 'n onderskeid tussen verskillende vorme
van diens, en plaas die leer- en regeeramp binne 'n bepaalde skeppingsmatige
raamwerk.

Die verwysing na Eva as “helper” in Genesis 2 is hier van besondere betekenis. Die
Hebreeuse term ‘ézer dui nie op 'n ondergeskikte of minderwaardige rol nie, maar
op 'n aanvullende en ondersteunende funksie binne 'n geskape orde. Dieselfde term
word selfs elders vir God gebruik as Helper van Israel (Hos.13:9). Israel sou dit tog
nie verstaan het as “ondergeskikte” nie? Tog impliseer dit wel 'n onderskeid in rol,
nie 'n verskil in waarde nie. Adam word geskep as die primére draer van
verantwoordelikheid binne die verbond, en Eva as die een wat hom bystaan. Hierdie
orde word nie eers na die sondeval ingestel nie, maar is deel van die oorspronklike
skeppingsbedoeling.

Paulus se beroep op die skeppingsorde beteken dus nie dat vroue uitgesluit word
van betekenisvolle diens nie, maar dat die leer- en regeeramp nie losgemaak kan
word van hierdie orde nie. Die feit dat Paulus hierdie argument in ’'n pastorale brief
gebruik, wat juis handel oor kerklike orde en ampsbediening, onderstreep die
normatiewe karakter daarvan. Die leer- en regeeramp is nie bloot funksioneel nie,
maar simbolies verteenwoordigend. Dit verteenwoordig die openbare,
gesaghebbende verkondiging van die Woord en die uitoefening van opsig en tug.
Hierdie funksies dra 'n besondere gewig omdat dit die gemeente as geheel raak en
omdat dit direk verbind is aan Christus se regering oor sy kerk.

Vanuit 'n sosiaal-historiese perspektief is dit ook belangrik om daarop te wys dat
Paulus se argument nie eenvoudig saamval met antieke patriargale aannames nie.
Soos in die voorafgaande bespreking aangetoon is, het die vroeé kerk op verskeie
maniere bestaande sosiale strukture herinterpreteer en begrens. Paulus was bereid
om kulturele verwagtinge te trotseer waar dit die evangelie in die gedrang gebring
het. Juis daarom is dit betekenisvol dat hy hier nie 'n kultuurargument gebruik nie,
maar 'n teologiese een. Dit dui daarop dat die beperking van die leer- en regeeramp
nie bloot 'n toegewingsmaatreél aan die kultuur was nie, maar 'n bewuste keuse wat
voortvloei uit sy verstaan van God se orde. Wanneer Paulus dus die leer- en
regeeramp aan mans toevertrou, doen hy dit binne 'n wéreld waar hierdie rol nie as
selfverheffing verstaan is nie, maar as 'n posisie van meerdere aanspreeklikheid. Dit
is juis waarom die Skrif soveel streng vereistes stel aan ouderlinge en leraars.
Gesag word nie gegee om te heers nie, maar om te dien. Die Christelike tradisie het
hierdie beginsel konsekwent gehandhaaf.

16


https://gdssmit.com

GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament
https://gdssmit.com

10. Samevatting

Die uitsluiting van vroue uit die leer- en regeeramp moet nie verstaan word as 'n
ontkenning van hul gawes of waardigheid nie, maar as ’'n erkenning van God se
skeppingsorde en die simboliese aard van die amp. Die amp is nie bloot 'n praktiese
funksie wat na behoefte herverdeel kan word op grond van gawes of belangstelling
nie, maar ’'n instelling waardeur Christus self sy kerk regeer. Om hierdie rede is die
vraag na wie die amp mag beklee, nie bloot 'n pragmatiese of sosiologiese vraag
nie, maar 'n teologiese een.

Dit beteken egter nie dat die kerk onverskilig mag wees teenoor die gawes en
roeping van vroue nie. Inteendeel, waar die leer- en regeeramp begrens word, word
ander vorme van diens juis vir hulle oopgemaak en aangemoedig. Die Nuwe
Testament en die vroeé kerk getuig daarvan dat vroue 'n onmisbare rol gespeel het
in barmhartigheidswerk, onderrig van ander vroue en kinders, gasheerskap, sorg vir
die noodlydendes en die opbou van die gemeente. Hierdie rolle is net so noodsaaklik
vir die gesonde funksionering van die liggaam van Christus.

17


https://gdssmit.com

	1.​Waardering en akademiese posisionering 
	 
	2. ​Die sosiaal-historiese vertrekpunt 
	 
	3. ​Markus 10  
	 
	4. ​Galasiërs 3:28 
	 
	5. ​Efesiërs 5  
	6. ​Kefalē: nie neutraliteit nie 
	7. ​Vroue in die vroeë kerk 
	 
	8.​’n Opmerking oor tydsberekening en kerklike konteks 
	​9. ​Behoort vroue te preek?  
	9.​Skriftuurlike grense van die leer- en regeerampte 

