
 

Opmerkings oor Stephan Joubert se benadering tot  
manlike en vroulike rolle in die Bybel 

 
GDS Smit 

16 Januarie 2026 

1.​ Waardering en akademiese posisionering 

Enige verantwoordelike gesprek oor die rol van mans en vroue in die Bybel vereis 
teologiese noukeurigheid, historiese bewussyn en hermeneutiese 
voorveronderstellings. Prof. Stephan Joubert het oor jare heen ’n beduidende bydrae 
gelewer tot die verstaan van die Nuwe Testament binne sy sosiaal-historiese 
konteks, en sy werk het tereg by baie studente en predikante ’n groter sensitiwiteit 
vir die Mediterreense leefwêreld gekweek. Ek het self in die laat 1990’s by UP by 
hom klas gekry, en sy klem op eer en skaamte, Nuwe-Testamentiese 
groepsdinamika en die gevaar van ‘n anachronistiese lees van die Bybelse teks, het 
’n blywende invloed op my eie akademiese vorming gehad. Prof. Joubert en my 
mentor, prof. Hennie Stander, was instrumenteel in my besluit om my doktorale 
proefskrif in Grieks oor eer en skaamte by die kerkvaders te doen.  

Joubert se artikel “Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor manlike 
en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament” toon dat hy goeie navorsing 
oor die tekste wat hy aanhaal, gedoen het. Soos ek hom leer ken het, het hy altyd ’n 
bewuste poging aangewend om die Bybelse teks binne sy oorspronklike konteks te 
lees. Die artikel is duidelik gemik daarop om sekere vorme van ongenuanseerde 
lees van die Skrif krities te bevraagteken, ’n doelwit wat op sigself legitiem is en selfs 
nodig is binne die huidige kerklike gesprekke. Dit is egter net so nodig dat ons oor 
meer tekste in die Bybel praat as die paar waarna hy verwys ten einde ‘n 
konsekwente Bybelse antwoord oor die sosiale rolle van mans en vroue te 
beredeneer. 

Die vraag wat in hierdie bespreking gestel word, is nie bloot of Joubert belangrike en 
selfs geldige waarnemings maak nie, maar of die gevolgtrekkings wat hy uit hierdie 
waarnemings trek, konsekwent deurgetrek kan word binne die breër raamwerk van 
die hele Skrif, asook binne die kerk se verstaan van skepping, orde en roeping? Die 
standpunt wat hier verdedig word, is dat Joubert se benadering op bepaalde punte 
bekende en oortuigende insigte bied, maar dat daar terselfdertyd tekens is van ’n 
moderne hermeneutiese verskuiwing, waarin statusgelykheid in Christus maklik 
oorspoel na rol-gelykheid. Dit is ’n hermeneutiese skuif wat nie sonder meer uit die 
Nuwe Testament afgelei kan word nie, en wat ook nie deur die praktyk en teologie 
van die vroeë kerk bevestig word nie. 

 

 

https://drive.google.com/file/d/1mgd06D6ym8enoDkW95efnjE6JP7g_Pvt/view
https://drive.google.com/file/d/1mgd06D6ym8enoDkW95efnjE6JP7g_Pvt/view


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
2. ​ Die sosiaal-historiese vertrekpunt 

Joubert se beskrywing van die posisie van vroue in die eerste-eeuse Mediterreense 
wêreld is in hoofsaak histories verantwoordelik en strook met gevestigde 
sosiaal-wetenskaplike navorsing. Dit is goed gedokumenteer dat vroue in hierdie 
konteks meestal sosiaal binnenshuis was, juridies ondergeskik aan manlike toesig 
gefunksioneer het, en kultureel verstaan is binne ’n eer- en skaamtestelsel. Hierdie 
stelsel het hele families en groepe ten grondslag gehad, met geslagtelike onderskeid 
as ’n sentrale ordeningsbeginsel. 

Ek het in my proefskrif aangetoon dat eer en skaamte nie as neutrale morele 
kategorieë gefunksioneer het nie, maar as sosiale meganismes waardeur orde, 
stabiliteit en groepsidentiteit gehandhaaf is. Binne hierdie raamwerk het 
sogenaamde “vroulike eer” hoofsaaklik betrekking gehad op sake soos reinheid, 
seksuele terughouding, huishoudelike gedrag en lojaliteit aan die familie en groep. 
“Manlike eer” daarenteen is primêr gekoppel aan publieke sigbaarheid, beskerming 
van die groep, ekonomiese voorsiening en die handhawing van die sosiale orde. 
Hierdie onderskeid was ’n diepgewortelde sosiale struktuur wat die hele 
Mediterreense wêreld deursuur het. 

Teen hierdie agtergrond is Joubert se vertrekpunt dat vroue in die antieke wêreld 
maklik deur die sisteem benadeel kon word, nie omstrede nie. Dit sou inderdaad 
onversigtig wees om Nuwe-Testamentiese tekste te lees sonder kennis van hierdie 
sosiale werklikheid. In dié opsig is Joubert se sensitiwiteit vir die sosiaal-historiese 
konteks nie net verdedigbaar nie, maar noodsaaklik. Hy is reg om te waarsku teen ‘n 
anachronistiese lees van die Bybel, waar moderne kategorieë van individuele regte 
en selfontplooiing eenvoudig op antieke tekste afgedruk word. 

Tog is dit juis hier waar ’n eerste opmerking nodig is. Die erkenning van ’n patriargaal 
gestruktureerde samelewing beteken nie vanself dat alle geslagtelike onderskeid 
binne daardie samelewing bloot onderdrukkend of inherent onregverdig was nie. Eer 
en skaamte was funksioneel binne ’n groepsgeoriënteerde wêreld. Hierdie waardes 
kan nie bloot as morele vooroordele, wat deur die moderne leser gedekonstrueer 
moet word, gelees word nie, want dan lees ons die teks juis nie in sy verband nie. 
Om dié rede moet ’n mens versigtig wees om antieke strukture uitsluitlik deur ’n 
moderne kritiese etiese lens te beoordeel, asof ons vandag die morele hoër grond 
betree het en kan neerkyk op hoe “primitief hulle was”.   

Wanneer Joubert daarop wys dat Jesus se optrede nie bloot hierdie kulturele 
patrone bevestig het nie, raak hy aan ’n belangrike Nuwe-Testamentiese spanning. 
Jesus se kontak en gesprekke met vroue, sy bereidheid om hulle as volwaardige 
hoorders van sy evangelie te aanvaar, en sy erkenning van hulle as getuies van sy 
opstanding, dui inderdaad op ’n merkbare heroriëntering van die bekende sosiale 

2 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
verwagtinge. Dit is egter belangrik om daarop te let dat hierdie heroriëntering nie 
noodwendig neerkom op ’n afskaffing van alle sosiale onderskeide nie, maar eerder 
op ’n herrangskikking van waardes binne die bestaande strukture. 

Die Evangelies getuig daarvan dat Jesus vroue betrek op maniere wat ongewoon 
was binne sy kulturele konteks. Tog funksioneer hierdie betrokkenheid steeds binne 
herkenbare sosiale raamwerke. Jesus tree nie op as ’n sosiale oproermaker, wat 
bestaande ordes eenvoudig omver wil werp nie. Hy ontmasker misbruik, korrigeer 
mistastings en verdraaiings en plaas mense binne ’n nuwe verhouding tot God, maar 
doen dit sonder om ’n alternatiewe sosiale orde daar te stel. Dit is ’n belangrike 
onderskeid, want dit beteken dat Jesus se optrede nie sonder meer as ’n bloudruk 
vir strukturele- of rolgelykstelling gelees kan word nie. 

Joubert se interpretasie van Jesus se hantering van die huwelik, veral in Markus 10, 
is in hierdie opsig belangrik. Jesus ontbloot die misbruik van Deuteronomium 24 en 
wys dit terug na die hardheid van die menslike hart. Hy legitimeer nie manlike 
oorheersing nie en bevestig nie die reg van die man om arbitrêr oor elke vrou te 
heers nie.  

Nietemin is dit noodsaaklik om te onderskei tussen die ontmaskering van sondige 
oorheersing en die ontkenning van alle vorme van orde. Selfs in Christelike 
herinterpretasies van eer en skaamte, soos wat by die kerkvaders gebeur het, is 
daar nie sprake van ’n opheffing van geslagtelike onderskeid nie. Mans en vroue 
word wel gelyk voor God beskou, maar dit beteken nie dat hulle sosiale rolle 
ongedifferensieerd raak nie. Inteendeel, orde en onderskeid word behou, aangesien 
dit bevestig was in die skeppingsorde van Genesis - elkeen is geskep volgens sy 
soort.  

Hier is ‘n belangrike punt ter sprake wat soms onvoldoende aangespreek word. Die 
vroeë kerk se hantering van sosiale waardes toon nie ’n breuk met alle bestaande 
strukture nie, maar ’n herordening daarvan onder die heerskappy van Christus. Eer 
word geherdefinieer, nie afgeskaf nie. Skaamte word herinterpreteer, nie ontken nie. 
Geslagtelike onderskeid word getemper, maar nie eenvoudig uitgewis nie. 

Dit beteken dat daar inderdaad ’n gedeelde basis bestaan tussen ‘n 
sosiaal-historiese vertrekpunt tot die Bybel, en dié van die gereformeerde beskouing. 
Beide erken die kompleksiteit van die antieke wêreld en die noodsaak vir die 
erkenning en verdiskontering van die konteks. Die verskil lê egter in die 
gevolgtrekkings wat uit hierdie gedeelde basis gemaak word. Moderne 
sosiaal-historiese hermeneutiek impliseer soms dat die Nuwe Testament in beginsel 
beweeg in die rigting van gelyke rol-identiteit tussen mans en vroue, terwyl die breër 
getuienis van die Nuwe Testament en veral die vroeë kerk se hantering van die Skrif, 

3 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
eerder op ’n spanning tussen gelykheid in status op grond van Christus en 
onderskeid in roeping op grond van die skeppingsorde dui. 

Hierdie spanning behoort nie te vinnig opgelos te word nie. Dit is juis binne hierdie 
spanning dat die Bybelse teks sy eie stem en konteks behou, en dat moderne lesers 
gedwing word om hul eie kulturele aannames eerlik en krities te ondersoek. In 
hermeneutiese terme kan hierdie spanning beskryf word as die dinamiek tussen 
“hulle dorp” en “ons dorp”. “Hulle dorp” verwys na die sosiale-, historiese- en 
kulturele wêreld waarin die Bybelse teks ontstaan het, met sy eie simboliek, eer- en 
skaamtekodes, gesinsstrukture en gesagsverhoudinge. “Ons dorp” dui op die 
hedendaagse leser se wêreld, gevorm deur moderne idees oor individualisme, 
sosiale gelykheid, geslagsvloeiendheid en internasionale mobiliteit. 

Die probleem ontstaan wanneer hierdie twee dorpe te vinnig bymekaar gedwing 
word. ’n Hermeneutiek wat haastig van “hulle dorp” na “ons dorp” beweeg, loop die 
gevaar om die antieke teks te reduseer tot ’n bevestiging van moderne verwagtinge. 
In so ’n benadering word die Bybel nie meer toegelaat om ons te bevraagteken nie, 
want is te volwasse daarvoor, maar word dit subtiel gedwing om ons reeds 
gevestigde kulturele-, morele- en godsdienstige oortuigings te legitimeer. Die teks 
word dan nie meer gehoor binne sy eie wêreld nie, maar geherinterpreteer asof dit 
vanselfsprekend op ons moderne sosiale raamwerk afgestem is. 

’n Verantwoordelike sosiaal-historiese benadering doen presies die teenoorgestelde. 
Dit bly eers geduldig in “hulle dorp”. Dit neem ernstig hoe radikaal anders die wêreld 
van die Bybel was, en hoe vreemd sommige gevolgtrekkings vir moderne ore klink. 
Dit herinner die leser daaraan dat God se openbaring, hoewel nie in ons kulturele 
register geskryf nie, ook met ons praat.  

Eers wanneer “hulle dorp” regtig gehoor is, kan daar verantwoordelik begin word om 
vrae te stel oor “ons dorp”. Selfs dan bly die gevolgtrekkings voorlopig en nederig. 
Die vraag is nie hoe die teks by ons wêreld inpas nie, maar hoe ons wêreld deur die 
teks beoordeel en gekorrigeer word. Soms word ons ook gedwing om te erken dat 
ons voorveronderstellings dikwels swaarder weeg as die teks.  

 

3. ​ Markus 10  

Markus 10 is ‘n teks wat sentraal staan in die Bybelse gesprek oor die huwelik, 
gesag en die verhouding tussen man en vrou. Joubert se afleiding, naamlik dat 
Jesus in Markus 10 nie die huwelik herdefinieer nie, maar die misbruik daarvan 
ontbloot, is in beginsel korrek. Jesus se verwysing na Genesis 2 funksioneer 
inderdaad as ’n korreksie op ’n bepaalde praktyk wat in die Judaïsme van sy tyd 

4 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
algemeen voorgekom het, naamlik dat Deuteronomium 24 gebruik is om manlike 
misbruik van magsposisies binne die huwelik te regverdig. 

Dit is belangrik om duidelik te stel wat hier ter sake is in Jesus se hantering van die 
saak. Die debat in Markus 10 gaan nie oor die waarde van die huwelik as sodanig 
nie, selfs nie oor die rol van die man en die vrou binne die huwelik nie, en ook selfs 
nie oor die vraag of die huwelik ’n sosiale instelling is wat aan die idees van die 
kultuur onderhewig is nie. Die vraag wat Jesus gevra word, het te make met die 
legitimiteit van egskeiding en die redes daarvoor. Die Fariseërs se beroep op Moses 
is nie bloot ’n beroep op Deuteronomium 24 nie, maar op ’n spesifieke interpretasie 
van die gedeelte wat binne die Joodse godsdiens bestaan het. Jesus se antwoord 
ontbloot die teologiese tekortkoming van beide interpretasies. 

In die tyd van Jesus was Deuteronomium 24:1–4 die brandpunt van ’n lewendige en 
langdurige debat onder geleerde Jode. Wanneer die Fariseërs Jesus oor egskeiding 
uitvra, doen hulle dit dus nie bloot deur na Moses te verwys nie, maar deur ’n 
spesifieke verklaringstradisie van die verskillende eksegetiese skole binne die 
Joodse godsdiens te toets. Om dit te verstaan, moet ’n mens onderskei tussen die 
teks self en die uiteenlopende uitlegte daarvan in Jesus se tyd. 

Deuteronomium 24:1–4 gee nie ’n toegewing dat dit reg is om te skei nie, maar 
beskryf ’n regsituasie wat egskeiding sou veronderstel. Die kernfrase is die 
sogenaamde ʿerwat dābār (“iets skandeliks” of “iets onbehoorliks”), wat die man se 
besluit om ’n skeibrief te gee, sou kon motiveer. Die teks gee nie vir die man 
geleentheid om uit die huwelik te kom nie, maar reguleer ’n bestaande praktyk om 
juis die vrou te beskerm en om willekeurige hertrou en terugkeer te verbied. Dit is 
belangrik: Moses skep nie ruimte vir egskeiding nie, maar beperk dit. 

Teen die eerste eeu n.C. het die vraag egter nie meer gegaan oor of egskeiding 
toelaatbaar is nie, maar waarvoor dit toelaatbaar is. Juis hier ontstaan die 
verskillende interpretasies waaroor die Jode Jesus toets. Teen die tyd van Jesus het 
twee dominante rabbynse skole die debat oor Deuteronomium 24 oorheers, naamlik 
die Skool van Shammai en die Skool van Hillel. Hierdie debat word later bewaar in 
die Misjna (Gittin 9:10), maar was reeds in Jesus se tyd wyd bekend. 

Die interpretasie van die skool van Shammai het ʿerwat dābār konserwatief 
verstaan, hoofsaaklik as seksuele ontrouheid of ernstige morele oortreding. Volgens 
hierdie benadering was egskeiding slegs toelaatbaar in uitsonderlike gevalle waar 
die huwelik fundamenteel geskend is. Volgens hierdie standpunt sou egskeiding ‘n 
tragiese noodmaatreël wees. Dit is belangrik dat Jesus nie ‘n ander standpunt 
inneem nie, hoewel Jesus selfs verder teruggaan as Shammai, naamlik nie na 
Deuteronomium nie, maar na Genesis. 

5 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Die interpretasie van Hillel was baie ruimer. Hulle het ʿerwat dābār verstaan as enige 
rede wat aanstoot gee. Die Joodse tradisie noem voorbeelde soos: die verbranding 
van kos, onwelvoeglike gedrag, selfs dat die man ’n ander vrou aantrekliker vind. 
Derhalwe word Deuteronomium 24 gelees as ’n toestemming om te skei eerder as ‘n 
noodmaatreël. Dan word die skeibrief die sentrale punt, nie die morele erns van 
egskeiding nie. 

Wanneer die Fariseërs Jesus vra of dit ‘n man geoorloof is om van sy vrou te skei, is 
dit nie ’n onskuldige vraag nie. Dit is ’n tegniese vraag wat as moontlike strikvraag 
sou dien om te toets of Jesus Homself met een van die skole identifiseer en hoe 
ruim Hy die Wet interpreteer.  

Jesus weier egter om binne hulle raamwerk te speel. Wanneer Jesus verklaar dat 
Moses hierdie bepaling “vanweë die hardheid van julle harte” toegelaat het, maak Hy 
’n belangrike hermeneutiese onderskeid. Hy plaas Deuteronomium 24 nie op 
dieselfde vlak as Genesis 2 nie, maar verstaan dit as ’n tydelike reëling binne ’n 
gebroke werklikheid. Hierdie onderskeid is van kardinale belang vir enige 
gereformeerde lees van die teks. Dit impliseer dat daar binne die Skrif self ’n 
beweging is van toegewing na oorspronklike bedoeling. 

Joubert is reg om hier af te lei dat Jesus nie patriargale misbruik van die huwelik 
legitimeer nie. Die idee dat ’n man die reg het om sy vrou arbitrêr te verstoot, word 
eksplisiet verwerp. Jesus ontbloot hierdie praktyk as ’n uitvloeisel van menslike 
hardheid en nie as ’n uitdrukking van God se skeppingsdoel nie. Vanuit ’n 
gereformeerde perspektief kan dit sonder voorbehoud beaam word. Patriargale 
oorheersing, verstaan as magsmisbruik en selfgerigte heerskappy, behoort nie aan 
die skeppingsorde nie maar is sonde. 

Tog moet hier met omsigtigheid voortgegaan word. Die feit dat Jesus patriargale 
misbruik ontmasker, beteken nie dat Hy alle vorme van orde of die onderskeid binne 
die huwelik ophef nie. Markus 10 bied nie ’n volledige huweliksetiek nie, maar fokus 
op een spesifieke vraagstuk, naamlik egskeiding en die morele legitimiteit daarvan. 
Om vanuit hierdie teks breë gevolgtrekkings te maak oor rolverdeling tussen man en 
vrou, is nie versigtige eksegese nie.  

Dit is juis hier waar die gereformeerde onderskeid tussen skeppingsorde (ordo 
creationis) en gevalle-orde (ordo corruptionis) na vore kom. Die gereformeerde 
tradisie het nog altyd daarop aangedring dat ‘n skeppingsorde nie gelykgestel mag 
word aan kulturele gebruike nie. Dat ’n bepaalde orde in die geskiedenis misbruik is, 
beteken nie dat die orde op sig self onregverdig of onbybels is nie. Dit geld nie net 
vir geslagtelike verhoudings nie, maar ook vir kerklike gesag, regering en die 
samelewingsorde. 

6 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Man en vrou word nie in Markus 10 as opponerende magte voorgestel nie, maar as 
persone wat saam onder God se heerskappy staan. Hierdie eenheid sluit enige vorm 
van sondige oorheersing uit, maar dit sluit nie onderskeid tussen die geslagte of die 
skeppingsorde van man en vrou wat geskape is na God se beeld uit nie. Die teks 
self spreek nie eksplisiet hierdie vraag aan nie, en daarom moet ander gedeeltes 
geraadpleeg word. 

Joubert se formulering dat Jesus “die paradys herstel” kan maklik misverstaan word. 
Indien hiermee bedoel word dat Jesus die huwelik bevry van sondige vervorming en 
dit terugplaas binne God se goeie orde, is die formulering verdedigbaar. Indien dit 
egter impliseer dat alle vorme van geslagtelike onderskeid wat ná Genesis 3 sigbaar 
is in die skepping, bloot as sonde afgeskryf en vermy moet word, raak die argument 
problematies. Die res van die Nuwe Testament self getuig immers daarvan dat selfs 
binne die herskape werklikheid in Christus, is daar orde, onderskeid en verskil in 
roeping. 

’n Verdere punt van versigtigheid het te make met die sosiaal-historiese lees van 
Markus 10. Dit is waar dat Jesus se posisie radikaal was binne sy kulturele konteks. 
Tog was dit moreel en teologies van aard, nie ‘n sosiale revolusie in die moderne sin 
van die woord nie. Hy roep mense op tot bekering, nie tot opstand teen die strukture 
nie. Hy verander verhoudings van binne af, nie deur die onmiddellike afskaffing van 
bestaande sosiale norme nie. 

Paulus se hantering van huweliksvrae en geslagtelike verhoudings toon ’n 
soortgelyke spanning: ’n sterk afwysing van magsmisbruik en selfgerigte 
heerskappy, gepaard met ’n handhawing van orde en verantwoordelikheid. Hierdie 
spanning kan nie eenvoudig opgelos word deur alle onderskeid te ontken nie. 

Dit is belangrik om daarop te wys dat die vroeë kerk nie eer, skaamte of geslagtelike 
onderskeid afgeskaf het nie. Die kerkvaders se hantering van die huwelik en die 
verhouding tussen man en vrou toon duidelik dat gelykheid voor God nie lei tot 
rol-onsekerheid nie. Mans en vroue staan gelyk voor God, maar hulle leef hierdie 
gelykheid uit binne ’n geordende huishouding waar verskille voorkom. 

Juis hier lê die blywende waarde van Markus 10 vir die kerk: dit roep die kerk op om 
elke vorm van magsmisbruik te verwerp, sonder om God se skeppingsorde prys te 
gee. 

 

4. ​ Galasiërs 3:28 

Galasiërs 3:28 speel dikwels ’n sentrale rol in teoloë se argumentasie oor die 
verhouding tussen mans en vroue in die Bybel. Die stelling dat daar in Christus “nie 

7 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Jood of Griek, slaaf of vryman, man of vrou” is nie, word deur sommige verstaan as 
’n radikale opheffing van alle hiërargiese strukture en geslagsverskille. Hierdie lees 
is op die oog af gewild, veral binne ’n konteks waar dikwels tereg geworstel word 
met die nalatenskap van magsmisbruik. 

Die vraag in Galasiërs 3:28 is eerder watter soort gelykheid hier bedoel word, en op 
watter vlak hierdie gelykheid funksioneer. Dit is belangrik om daarop te wys dat die 
vroeë Christelike verstaan van gelykheid nie losgemaak kan word van die sosiale 
waardesisteem waarin dit funksioneer het nie. Die antieke Mediterreense wêreld het 
nie gedink in terme van individuele menseregte nie, maar in terme van 
groepsidentiteit, eer, skaamte en posisie binne die huishouding en die breër 
gemeenskap. 

Wanneer Paulus verklaar dat daar in Christus geen onderskeid tussen hierdie 
kategorieë bestaan nie, maak hy ’n soteriologiese uitspraak, nie ‘n 
sosiaal-maatskaplike uitspraak nie. In Christus ontvang alle gelowiges dieselfde 
status voor God, dieselfde toegang tot die belofte aan Abraham, en dieselfde 
deelname aan die nuwe verbond. Hierdie nuwe identiteit het primêr gefunksioneer as 
’n herdefiniëring van eer. Eer word nie meer ontleen aan etnisiteit, geslag of sosiale 
posisie nie, maar aan verbondenheid aan Christus. Skaamte word nie afgeskaf nie, 
maar herskryf, dit word nou verbind aan afvalligheid en ongehoorsaamheid, nie aan 
sosiale klas of geslag nie. 

Hierdie herdefiniëring van eer beteken egter nie dat alle sosiale onderskeide ophou 
bestaan nie. Inteendeel, die Bybel wys dat God voortgesette onderskeid in rol en 
funksie tussen man en vrou handhaaf. Mans word nie vroue en vroue mans as hulle 
tot geloof kom nie, maar beide staan sonder onderskeid voor God. Mans en vroue 
word sonder uitsondering as kinders van dieselfde Vader aangespreek en as 
mede-ontvangers van God se tug en genade. Tog funksioneer hulle steeds binne ’n 
geordende huishouding, met duidelike rolverdelings wat nie as onderdrukkend 
verstaan word nie, maar as deel van ’n moreel gestruktureerde lewe voor God. 

Hier word ’n belangrike hermeneutiese punt ter sprake. Galasiërs 3:28 funksioneer 
binne ’n argument oor regverdiging deur geloof en die insluiting van die nie-Jode in 
die belofte aan Abraham. Die konteks is nie kerklike ampsbediening, 
huweliksverhoudings of huishoudelike orde nie, maar die vraag wie werklik deel is 
van God se volk. Gereformeerde eksegete wys dat Paulus in Galasiërs 3 nie besig is 
om sosiale strukture te herontwerp nie, maar om die grondslag van verlossing te 
definieer. Die genade hef die natuur nie op nie, maar herstel dit. Hierdie beginsel is 
direk toepaslik op Galasiërs 3:28. Die genadige gelykstelling van gelowiges voor 
God beteken nie die ontkenning van skeppingsmatige verskille nie, maar die 
bevryding daarvan van sondige misbruik. 

8 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Hierdie onderskeid is van groot belang. Wanneer Galasiërs 3:28 gebruik word as ’n 
hermeneutiese sleutel waarmee ander tekste geneutraliseer word, ontstaan die 
gevaar dat Paulus teen homself afgespeel word. Dieselfde apostel wat Galasiërs 
3:28 skryf, gee in 1 Korintiërs, Efesiërs en die Pastorale Briewe uitvoerige riglyne oor 
orde, gesag en roeping binne die gemeente en die huishouding. Hierdie tekste kan 
nie bloot as tydgebonde of problematies afgeskryf word sonder om die interne 
konsekwentheid van Paulus se teologie in gedrang te bring nie. 

In die Mediterreense wêreld was eer altyd verbondsmatig en rolgebonde. Selfs binne 
die Christelike gemeenskap het mense verskillende verantwoordelikhede en posisies 
beklee, sonder dat dit hul basiese eer as kinders van God aangetas het. Die idee dat 
ware gelykheid noodwendig lei tot ontkenning van verskille, is eerder ’n produk van 
moderne Westerse hermeneutiek as van Christelike denke. 

Samevattend kan gesê word dat Galasiërs 3:28 ’n ononderhandelbare uitspraak oor 
soteriologiese gelykheid bevat, maar nie ’n bloudruk bied vir rol-identiteit in alle 
lewenssfere nie. Die uitdaging bly om gelykheid in Christus te bely sonder om die 
skeppingsmatige en etiese orde waarin hierdie gelykheid geleef word, prys te gee. 

 

5. ​ Efesiërs 5  

Efesiërs 5:21-33 is van die mees aangehaalde perikope in die Nuwe Testament 
wanneer die verhouding tussen man en vrou ter sprake kom. Joubert se waarneming 
dat die werkwoord hupotassomai (om onderdanig te wees) eksplisiet in vers 21 
voorkom en nie in vers 22 nie, is korrek en word wyd erken in die teologiese 
literatuur. Dit onderstreep dat Paulus se oproep tot onderdanigheid nie 
eenrigtingverkeer is nie, maar ingebed is in ’n breër etos van wederkerige “vrees vir 
Christus”. Hierdie tekskritiese feit mag egter nie oorskat word nie. Die afwesigheid 
van die werkwoord in vers 22 beteken nie die afwesigheid van die konsep nie, 
aangesien die sintaktiese verband tussen vers 21 en 22 in die Griekse teks duidelik 
is. Wat wel belangrik is, is dat Paulus doelbewus die perikoop begin met ’n algemene 
oproep tot onderdanigheid, voordat hy spesifieke verhoudings aanspreek.  

Die teks self bied geen ruimte vir magsmisbruik of patriargale oorheersing nie. Die 
oproep aan mans om hul vroue lief te hê soos Christus die gemeente liefgehad het 
en Homself daarvoor oorgegee het, plaas ’n buitengewoon hoë etiese eis op die 
man. Liefde word hier nie gedefinieer in terme van emosie of gesag nie, maar in 
terme van selfopoffering, diens en verantwoordelikheid. Geen verantwoordelike lees 
van Efesiërs 5 kan hierdie Christologiese maatstaf ignoreer nie. 

Tog moet dit duidelik gestel word dat wedersydse onderdanigheid nie gelykgestel 
kan word aan strukturele simmetrie nie. Paulus se hantering van die huwelik toon ’n 

9 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
duidelike asimmetrie in aanspreekvorme en verantwoordelikhede. Hierdie verskil kan 
nie bloot as retories of kultuurgebonde afgemaak word nie. Dit dui op ’n bepaalde 
orde binne die huwelik, wat op sy beurt die bousteen van ‘n gesonde samelewing is. 
Die asimmetrie tussen man en vrou is nie ‘n magstryd nie, maar verskillende 
maniere waarop dieselfde Christus-gesindheid konkreet gestalte kry. 
Onderdanigheid en selfopofferende liefde is nie teenoorgesteldes nie, maar twee 
maniere waarop diensbaarheid geleef word binne ’n geordende verhouding.  

Onderdanigheid binne ‘n eer en skaamte samelewing het nie noodwendig 
vernedering of minderwaardigheid geïmpliseer nie. Binne ’n groepsgeoriënteerde 
kultuur was onderdanigheid dikwels ’n vorm van eerbare gedrag wat 
groepsharmonie bevorder het. Dit geld veral binne die huishouding, waar orde en 
rolverwagtinge as noodsaaklik vir stabiliteit beskou is. Die vroeë kerk het nie hierdie 
waardes afgeskaf nie. Selfs in die hedendaagse samelewing bly die huishouding ’n 
geordende ruimte waarin verskillende verantwoordelikhede geld, sonder dat dit as 
onregverdig of onbybels beskou word. Hierdie kombinasie van gelykheid in status en 
onderskeid in rol weerspreek die idee dat vroeë Christelike denke noodwendig in die 
rigting van rol-gelykheid beweeg het. Selfs Efesiërs 5 bied nie daarvoor voldoende 
grond nie. Inteendeel, Paulus se argument beweeg van ’n algemene Christelike etos 
na spesifieke, gedifferensieerde toepassings binne die huishouding. Die huwelik 
word nie ontbind of herontwerp volgens ’n nuwe sosiale ideaal nie, maar word 
hervorm vanuit Christus se selfopofferende liefde. Gesag word nie afgeskaf nie, 
maar herskep as diens. Onderdanigheid word nie ontken nie, maar bevry van vrees 
en dwang. 

Verder is dit betekenisvol dat Efesiërs 5 die huweliksinstruksies plaas binne ’n breër 
huishoudelike orde wat ook kinders en slawe aanspreek. Die bestaan van hierdie 
strukture word nie ontken nie, maar hul morele grondslag word in Christus radikaal 
verander. Onderdanigheid word nie meer gemotiveer deur vrees vir verlies aan eer 
nie, maar deur verbondenheid aan Christus. Liefde word nie meer uitgeoefen in ‘n 
poging om dominansie te wys nie, maar as selfopofferende sorg. In hierdie sin 
funksioneer Efesiërs 5 as ’n teks wat beide patriargale misbruik én moderne 
egalitariese vereenvoudiging teenstaan. 

 

6. ​ Kefalē: nie neutraliteit nie 

Dit is inderdaad metodologies problematies om kefalē (hoof) konsekwent te verstaan 
as “baas”, aangesien sodanige lees nie voldoende rekening hou met die semantiese 
omvang van die term in antieke Grieks nie. Joubert is dus reg om te wys dat kefalē 
in baie gevalle verwys na “kop”, selfs “bron”, “oorsprong” of “verteenwoordigende 
deel”, eerder as na ’n posisie van oorheersende gesag. 

10 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Selfs binne die Nuwe Testament word kefalē nie eenvormig gebruik as ’n term vir 
mag nie. Wanneer Paulus in 1 Korintiërs 11:3 verklaar dat “Christus die kefalē van 
elke man is, die man die kefalē van die vrou, en God die kefalē van Christus”, word 
die leser onmiddellik gedwing om versigtig te wees. Indien kefalē hier rangorde of 
meerderwaardigheid sou impliseer, sou dit uiteraard bots met die belydenis van die 
gelykheid van die Vader en die Seun en die Gees. Tog volg daaruit nie noodwendig 
dat kefalē bloot simbolies of neutraal is nie. Dit is juis op hierdie punt waar groter 
versigtigheid nodig is. Die verwerping van ’n hiërargiese “baas”-model beteken nie 
die ontkenning van alle vorme van orde, leiding of verantwoordelikheid nie. 
Gedifferensieerde funksies impliseer per definisie aanspreeklikheid, roeping en ’n 
bepaalde vorm van leiding, selfs wanneer dit diensbaar en selfopofferend uitgeleef 
word. 

Sosiale rolle is nooit bloot arbitrêr of simbolies nie. Die “kop” van ’n huishouding mag 
nie ‘n tiran wees nie, maar is wel die draer van besondere verantwoordelikhede ten 
opsigte van beskerming, orde en die handhawing van integriteit. Hierdie rol was altyd 
onlosmaaklik verbind aan eer, nie in die moderne individualistiese sin nie, maar as 
sosiale erkenning van verantwoordelikheid. 

Wanneer Paulus dus kefalē gebruik, doen hy dit binne ’n wêreld waar die beeld van 
die kop nie bloot neutraal is nie. Die kop is die mees sigbare deel van die liggaam, 
die deel waardeur die liggaam herken en verteenwoordig word, en die deel wat 
verantwoordelik gehou word wanneer die liggaam misluk. Die eer of skande van die 
groep het dikwels op die “kop” van die huishouding gerus, selfs wanneer ander lede 
van die groep die oortreding begaan het. Hierdie sosiale dinamiek help om Paulus 
se taalgebruik beter te verstaan. Om die man as kefalē van die vrou te beskryf, 
impliseer nie dat die man meerderwaardig is nie, maar wel dat hy ’n besondere rol 
van verteenwoordiging en aanspreeklikheid dra. Dit is juis waarom Paulus in 
Efesiërs 5 die man oproep tot selfopofferende liefde. Die etiese eis word nie op die 
vrou geplaas nie, maar op die man, omdat die “kop” juis die grootste 
verantwoordelikheid dra.  

Die gereformeerde tradisie het nog altyd hierdie spanning gehandhaaf. Calvyn se 
kommentaar op 1 Korintiërs 11 vermy beide ’n tirannieke lees van kefalē en ’n 
egalitariese neutralisering daarvan. Hy beklemtoon dat Paulus nie van waardigheid 
praat nie, maar van orde, en dat hierdie orde nie tot onderdrukking mag lei nie, maar 
tot verantwoordelike sorg. Hierdie onderskeid is van kardinale belang. Die probleem 
is nie die gesag as sodanig nie, maar sondige gesag wat losgeraak het van 
diensbaarheid en liefde. Die handhawing van gesag behoort tot die skeppingsorde, 
selfs wanneer dit deur sonde verdraai word. Ons kan nie alle vorme van gesag 
verdag maak, bloot omdat daar sondige misbruike plaasvind nie.  

11 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Die “kop”-metafoor funksioneer hier nie as ’n instrument van dominansie nie, maar 
as ’n simbool van morele aanspreeklikheid. Dit is juis hierdie morele 
aanspreeklikheid wat in baie moderne vertalings verlore gaan. Wanneer kefalē tot ’n 
vae metafoor sonder konkrete implikasies gereduseer word, raak die teks vaag. 
Paulus se oproep tot orde, aanspreeklikheid en selfopofferende leiding word dan 
maklik geherinterpreteer as ’n blote kulturele artefak van daardie tyd sonder 
moderne normatiewe waarde. Ons moet dus waak teen hierdie soort reduksionisme 
van Bybelse frases, aangesien dit nie reg laat geskied aan die logika van die antieke 
wêreld of aan die konsekwentheid van die Nuwe Testament nie. Die Nuwe 
Testament bied ’n ander weg: orde sonder oorheersing, gesag sonder dwang, leiding 
sonder selfverheffing. Kefalē dui op ’n roeping tot verantwoordelikheid, nie op ’n 
lisensie tot magsvergryp nie. Hierdie roeping word streng begrens deur Christus self, 
wat as kefalē van die kerk nie heers deur geweld nie, maar deur selfoorgawe. 

 

7. ​ Vroue in die vroeë kerk 

Joubert se oorsig van vroue se betrokkenheid in die vroeë kerk is waardevol en 
verdien erkenning. Die Nuwe Testament en ander vroeë Christelike bronne getuig 
onmiskenbaar daarvan dat vroue ’n aktiewe en betekenisvolle rol gespeel het in die 
geskiedenis van die kerk. Hulle tree op as gasvroue van huiskerke, as medewerkers 
in sending, en as draers van die evangelie, soms op maniere wat binne die breër 
Mediterreense samelewing as ongewoon of selfs onbehoorlik beskou sou word. 

Dat hierdie betrokkenheid ’n breuk met sekere gevestigde kulturele verwagtinge 
verteenwoordig, kan nie ontken word nie. In ’n wêreld waar vroue se publieke 
sigbaarheid begrens was, tree die vroeë Christelike gemeenskap duidelik met ’n 
alternatiewe waardestelsel na vore. Joubert is dus reg om te beklemtoon dat die 
evangelie nie bloot bestaande sosiale idees bevestig nie, maar dit op bepaalde 
punte uitdaag. 

Tog is verdere nuansering ook nodig. Die erkenning van vroue se aktiewe 
betrokkenheid en volle status as gelowiges in die kerk beteken nie dat die vroeë kerk 
alle rolonderskeide tussen mans en vroue opgehef het nie. Inteendeel, die 
geskiedenis van die kerk dui eerder op ’n herordening van bestaande sosiale 
strukture, nie op hul ontbinding nie. Die vroeë kerk het nie gefunksioneer as ’n ruimte 
van sosiale chaos nie, maar as ’n gemeenskap waarin orde, aanspreeklikheid en 
onderskeid steeds ’n rol gespeel het, weliswaar binne ’n nuwe Christologiese 
raamwerk. Rolonderskeid het stabiliteit, voorspelbaarheid en groepskohesie 
bevorder. Die Christelike kerk het nie hierdie logika eenvoudig verwerp nie. Wanneer 
vroue in die Nuwe Testament as profetesse, medewerkers of gasvroue optree, doen 
hulle dit nie in ’n sosiale vakuum nie. Hierdie rolle funksioneer binne die raamwerk 

12 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
van die huishouding en die gemeente. Dit was dus nie ‘n individuele selfontwaking of 
emansipasie van die vrou nie, maar diens aan die liggaam van Christus. Dit is 
betekenisvol dat baie van die vroue wat in die Nuwe Testament genoem word, juis 
verbind word aan huishoudelike ruimtes, soos huiskerke. Hierdie feit moet juis 
verstaan word binne die sosiale logika van die tyd. Die huishouding was die primêre 
ruimte van sosiale interaksie, onderrig en beoefening van godsdiens. Om binne 
hierdie ruimte op te tree, was nie onbehoorlik nie, maar toelaatbaar. Mans en vroue 
het verskillende verantwoordelikhede, nie omdat die een meer waardevol is as die 
ander nie, maar omdat orde en harmonie binne die groep dit vereis. Hierdie 
onderskeid word nie as ’n vorm van oorheersing aangebied nie, maar as ’n morele 
raamwerk waarbinne deug beoefen word.  

Hieruit volg ’n belangrike teologiese gevolgtrekking. Die vroeë kerk se erkenning van 
vroue se betrokkenheid en geestelike gelykheid beteken nie dat dit in beginsel in die 
rigting van rol-gelykheid beweeg het nie. Gelykheid het betrekking op status voor 
God, nie noodwendig op rolverdeling binne die gemeenskap nie. 

Daar kan tereg gesê word dat Joubert se beskrywing van vroue se rol in die vroeë 
kerk ’n nodige korrektief bied teen verouderde en onbybelse aannames dat vroue 
passief was in die kerk se geskiedenis. Tog vra ’n verantwoordelike lees dat hierdie 
betrokkenheid nie gelykgestel word aan rol-uitwissing nie. Die vroeë kerk het 
gelykheid en onderskeid nie as opponerende kategorieë verstaan nie, maar as 
komplementêre werklikhede binne ’n Christologiese wêreld. Vroue was volwaardig 
betrokke, maar nie op dieselfde manier as mans nie.  

 

8.​ ’n Opmerking oor tydsberekening en kerklike konteks 

Daar kan nie verbygegaan word om ‘n opmerking te maak oor die tydsberekening 
van die publikasie van Joubert se artikel nie. Die verskyning daarvan volg kort op die 
onlangse besluit van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA) rakende die 
posisie van die vrou in die amp. Hoewel daar nêrens eksplisiet gesê word dat die 
artikel as kommentaar of reaksie op hierdie besluit bedoel is nie, is dit moeilik om die 
indruk te vermy dat die twee gebeure in dieselfde gesprek funksioneer.  

Hierdie waarneming impliseer geen oordeel oor motiewe of bedoelings nie. Dit sou 
onbillik en onverantwoordelik wees om aan te neem dat die artikel as ’n polemiese 
geskrif teen ‘n besluit van ‘n kerk bedoel is. Tog is dit ewe onverantwoordelik om te 
maak asof akademiese bydraes in ’n vakuum verskyn. Teologiese artikels word altyd 
binne ’n bepaalde historiese- en kerklike moment gelees, en ontvang betekenis deur 
hul konteks. 

13 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Juis daarom is groter versigtigheid hier nodig. Wanneer ’n akademiese bespreking 
van manlike en vroulike rolle in die Skrif chronologies saamval met ’n kerklike besluit 
wat presies hierdie vraagstuk raak, ontstaan daar maklik die persepsie dat die 
argumente funksioneer as legitimering of ondermyning van die kerklike besluite. 
Selfs waar dit nie die bedoeling is nie, kan dit die gesprek onnodig met emosie laai, 
eerder as teologies verdiep. 

Vanuit ’n gereformeerde perspektief is dit belangrik om te beklemtoon dat kerklike 
besluite nie deur akademiese momentum afgedwing of teruggedraai behoort te word 
nie, maar deur sorgvuldige Skrifondersoek, belydenisgebondenheid en kerklike 
dissipline. Wanneer die grens tussen hierdie rolle onduidelik raak, ly beide die 
teologie en die kerk skade. In ons tyd het die kerk nie minder teologie nodig nie, 
maar meer histories-bewuste en konfessioneel-gegronde teologie. 

​
9. ​ Behoort vroue te preek?  

Die vraag of vroue behoort te preek, is nie ’n nuwe vraag in die kerk nie. Dit is egter 
’n vraag wat in elke tyd weer opduik, veral wanneer kulturele aannames oor gesag, 
gelykheid en rolverdeling verskuif. In hierdie verband het Stephan Joubert die vraag 
gestel of daar Skriftuurlike redes is waarom vroue nie mag preek nie, en of die 
weerstand teen vroulike prediking nie eerder uit tradisie, kultuur of selektiewe 
Bybellees voortvloei nie. Hierdie vraag verdien ‘n antwoord, juis omdat dit die Bybel 
sosiaal-histories verantwoordelik moet lees. 

Soos reeds voorheen gemeld, het ek agting vir prof. Joubert en in vele opsigte is hy 
my meerdere, maar die debat of vroue behoort te preek of nie, kan nie gegrond word 
op die argumente dat vroue ‘n belangrike rol in die Bybel en in die geskiedenis van 
die kerk gespeel het en dat hulle die Heilige Gees het nie! Dan verskraal ons die 
Bybelse gegewens en baseer die vraag op emosie en situasie-etiek. Die kern van 
die debat lê nie bloot by die vraag of vroue die gawe het om te preek nie, of selfs of 
hulle die Skrif kan verstaan en toepas nie. Ek dink nie iemand het daaroor enige 
twyfel nie. Ek het in die meer as twintig jaar wat ek Grieks en Hebreeus doseer, baie 
damestudente gehad wat die manstudente behoorlik uitgestof het met die tale.  

Die Nuwe Testament laat geen twyfel daaroor dat vroue geestelike gawes ontvang 
het, die evangelie verstaan het en ’n aktiewe rol in die opbou van die gemeente 
gespeel het nie. Die werklike vraag is eerder wat prediking is, watter gesag daarmee 
saamgaan, en hoe prediking binne die Skrif aan die amp verbind word. Sonder 
duidelikheid oor hierdie sake verval die gesprek maklik in die moderne verstaan van 
“gelykheid”, “uitsluiting” en “patriargie”, sonder dat die Bybelse definisie van 
prediking self voldoende ondersoek word. 

14 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
Hiermee raak die vraag na vroue en prediking onlosmaaklik verbind aan die vraag 
na die amp. As prediking deel is van die leer- en regeeramp, soos die gereformeerde 
tradisie dit verstaan, dan kan die vraag nie beantwoord word deur te kyk na tekste 
wat handel oor die huwelik tussen ‘n man en vrou of mans en vroue se rol in die 
Meditereense samelewing nie. Dan moet gekyk word na tekste wat die amp 
begrens.  

Die doel is nie om vinnige antwoorde te gee nie, maar om die Skrif self te laat bepaal 
hoe prediking verstaan moet word, watter gesag daarmee gepaard gaan, en hoe die 
kerk verantwoordelik tussen gawes, roeping en orde moet onderskei.  

 

9.​ Skriftuurlike grense van die leer- en regeerampte 

Die gesprek oor die rol van vroue en mans in die kerk kan nie verantwoordelik 
gevoer word sonder aandag aan 1 Timotheus 2:12-14 nie. Hierdie perikoop staan 
sentraal in die Nuwe-Testamentiese begrensing van die leer- en regeeramp en 
funksioneer as ’n locus classicus binne die gereformeerde tradisie. Paulus se 
uitspraak is opvallend duidelik: hy laat nie toe dat ’n vrou leer of gesag oor ’n man 
uitoefen nie. Wat hierdie verbod besonder gewigtig maak, is nie bloot die inhoud 
daarvan nie, maar die grondslag waarop Paulus dit motiveer. Hy beroep hom nie op 
plaaslike omstandighede, kulturele gebruike of tydgebonde sosiale stelsels nie, maar 
eksplisiet op die skeppingsorde self. 

Die argumentasie in 1 Timotheus 2:13–14 volg ’n duidelike logiese lyn. Paulus 
verwys eerstens na die volgorde van die skepping: “Want Adam is eerste gemaak, 
daarna Eva.” Tweedens verwys hy na die sondeval: “En Adam is nie verlei nie, maar 
die vrou is verlei en het in oortreding gekom.” Paulus baseer die argument nie op die 
kulturele situasie van Efese nie, maar op Genesis 2-3, dit wil sê op die fundamentele 
struktuur van God se skeppingshandeling en die wyse waarop die sonde hierdie 
orde ontwrig het. 

Hierdie waarneming is van kardinale belang. Waar ’n argument eksplisiet in die 
skeppingsorde geanker word, kan dit nie sonder meer as tydgebonde of kultureel 
relatief afgemaak word nie. Die Christelike tradisie het nog altyd onderskei tussen 
voorskrifte wat vanuit ’n bepaalde historiese situasie gegee word en voorskrifte wat 
voortvloei uit die skepping self. In laasgenoemde geval is daar sprake van ’n 
blywende normatiewe struktuur, selfs al kan die konkrete toepassing daarvan deur 
die eeue heen variasie toon. 

Dit is belangrik om te beklemtoon dat Paulus se verbod nie gerig is teen vroue se 
geestelike gawes of hul deelname aan die lewe van die gemeente nie. Elders in die 
Nuwe Testament word vroue erken as mede-erfgename van die genade, as 

15 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
profetesse, as medewerkers en as draers van die evangelie. Die beperking in 1 
Timoteus 2 is dus spesifiek gerig op die leer- en regeerfunksie binne die gemeente. 
Dit gaan oor roeping en orde. Paulus maak ’n onderskeid tussen verskillende vorme 
van diens, en plaas die leer- en regeeramp binne ’n bepaalde skeppingsmatige 
raamwerk. 

Die verwysing na Eva as “helper” in Genesis 2 is hier van besondere betekenis. Die 
Hebreeuse term ʿēzer dui nie op ’n ondergeskikte of minderwaardige rol nie, maar 
op ’n aanvullende en ondersteunende funksie binne ’n geskape orde. Dieselfde term 
word selfs elders vir God gebruik as Helper van Israel (Hos.13:9). Israel sou dit tog 
nie verstaan het as “ondergeskikte” nie? Tog impliseer dit wel ’n onderskeid in rol, 
nie ’n verskil in waarde nie. Adam word geskep as die primêre draer van 
verantwoordelikheid binne die verbond, en Eva as die een wat hom bystaan. Hierdie 
orde word nie eers ná die sondeval ingestel nie, maar is deel van die oorspronklike 
skeppingsbedoeling. 

Paulus se beroep op die skeppingsorde beteken dus nie dat vroue uitgesluit word 
van betekenisvolle diens nie, maar dat die leer- en regeeramp nie losgemaak kan 
word van hierdie orde nie. Die feit dat Paulus hierdie argument in ’n pastorale brief 
gebruik, wat juis handel oor kerklike orde en ampsbediening, onderstreep die 
normatiewe karakter daarvan. Die leer- en regeeramp is nie bloot funksioneel nie, 
maar simbolies verteenwoordigend. Dit verteenwoordig die openbare, 
gesaghebbende verkondiging van die Woord en die uitoefening van opsig en tug. 
Hierdie funksies dra ’n besondere gewig omdat dit die gemeente as geheel raak en 
omdat dit direk verbind is aan Christus se regering oor sy kerk. 

Vanuit ’n sosiaal-historiese perspektief is dit ook belangrik om daarop te wys dat 
Paulus se argument nie eenvoudig saamval met antieke patriargale aannames nie. 
Soos in die voorafgaande bespreking aangetoon is, het die vroeë kerk op verskeie 
maniere bestaande sosiale strukture herinterpreteer en begrens. Paulus was bereid 
om kulturele verwagtinge te trotseer waar dit die evangelie in die gedrang gebring 
het. Juis daarom is dit betekenisvol dat hy hier nie ’n kultuurargument gebruik nie, 
maar ’n teologiese een. Dit dui daarop dat die beperking van die leer- en regeeramp 
nie bloot ’n toegewingsmaatreël aan die kultuur was nie, maar ’n bewuste keuse wat 
voortvloei uit sy verstaan van God se orde. Wanneer Paulus dus die leer- en 
regeeramp aan mans toevertrou, doen hy dit binne ’n wêreld waar hierdie rol nie as 
selfverheffing verstaan is nie, maar as ’n posisie van meerdere aanspreeklikheid. Dit 
is juis waarom die Skrif soveel streng vereistes stel aan ouderlinge en leraars. 
Gesag word nie gegee om te heers nie, maar om te dien. Die Christelike tradisie het 
hierdie beginsel konsekwent gehandhaaf.  

 

16 

https://gdssmit.com


GDS Smit se bespreking van: Is mans en vroue regtig gelyk? Kantlynaantekeninge oor 
manlike en vroulike rolle en leierskap in die Nuwe Testament 

https://gdssmit.com  
_________________________________________________________________________ 
10.​ Samevatting 

Die uitsluiting van vroue uit die leer- en regeeramp moet nie verstaan word as ’n 
ontkenning van hul gawes of waardigheid nie, maar as ’n erkenning van God se 
skeppingsorde en die simboliese aard van die amp. Die amp is nie bloot ’n praktiese 
funksie wat na behoefte herverdeel kan word op grond van gawes of belangstelling 
nie, maar ’n instelling waardeur Christus self sy kerk regeer. Om hierdie rede is die 
vraag na wie die amp mag beklee, nie bloot ’n pragmatiese of sosiologiese vraag 
nie, maar ’n teologiese een. 

Dit beteken egter nie dat die kerk onverskillig mag wees teenoor die gawes en 
roeping van vroue nie. Inteendeel, waar die leer- en regeeramp begrens word, word 
ander vorme van diens juis vir hulle oopgemaak en aangemoedig. Die Nuwe 
Testament en die vroeë kerk getuig daarvan dat vroue ’n onmisbare rol gespeel het 
in barmhartigheidswerk, onderrig van ander vroue en kinders, gasheerskap, sorg vir 
die noodlydendes en die opbou van die gemeente. Hierdie rolle is net so noodsaaklik 
vir die gesonde funksionering van die liggaam van Christus. 

17 

https://gdssmit.com

	1.​Waardering en akademiese posisionering 
	 
	2. ​Die sosiaal-historiese vertrekpunt 
	 
	3. ​Markus 10  
	 
	4. ​Galasiërs 3:28 
	 
	5. ​Efesiërs 5  
	6. ​Kefalē: nie neutraliteit nie 
	7. ​Vroue in die vroeë kerk 
	 
	8.​’n Opmerking oor tydsberekening en kerklike konteks 
	​9. ​Behoort vroue te preek?  
	9.​Skriftuurlike grense van die leer- en regeerampte 

