
Die waarde van die Bisantynse tekste vir Bybelvertaling 
Prof. GDS Smit 

 

 

Inleiding 
Sedert die begin van die geskiedenis van die Christelike kerk in die Nuwe Testament, het die 
apostels as oor- en ooggetuies van die woorde en werke van Jesus Christus (1 Joh. 1:1), saam  
met sy ander dissipels, die evangelie van ons Here Jesus Christus verkondig van Jerusalem, 
na Judéa, na Samaría en tot aan die uiterste van die wêreld (Hand. 1:8). Die kerkvader 
Eusebius vertel vir ons dat wanneer iemand aan die kerkvader Papias gesê het dat hulle 
volgelinge van die “presbuteroi” is (dit beteken “oudstes” en verwys na die apostels), hy 
hulle noukeurig uitgevra het oor die prediking van die apostels en oor die dinge wat die 
apostels self sou gesê het, omdat Papias nie geglo het dat die geskrewe boeke dieselfde 
waarde het om die lewende Woord suiwer te bewaar soos die lewende stem van Jesus 
Christus se eie ooggetuies nie.  
 
Dit sou wonderlik gewees het as ons die Woord van Here tot vandag toe deur die getuienis 
van die apostels sélf kon hoor. Maar, met verloop van tyd het dié ooggetuies begin afsterf en 
het die Here dit deur sy Gees bewerk dat sy Woord vir ons op skrif gestel word deur hierdie 
heilige mense (vgl. 2 Pet. 1:21). Sedertdien maak die kerk gebruik van manuskripte (letterlik: 
handgeskrewe tekste) om die “lewende Woord” te bewaar en van geslag-tot-geslag oor te 
lewer.  
 
Met die verloop van eeue is dié manuskripte van die Bybel letterlik duisende male met die 
hand oorgeskryf op verskillende plekke in die wêreld. Dit is baie belangrik dat ons besef dat 
die kerk altyd baie groot waarde aan die oorskryf van die Bybelse teks geheg het, en dat dit 
uiters noukeurig gedoen was. Maar soos wat die manuskripte op verskillende plekke 
gekopieer was, het daar tog mettertyd enkele verskille tussen die manuskripte begin ontstaan. 
Mettertyd het daar tekste ontstaan wat meer in gebruik was in spesifieke gebiede en daarom 
vir die kerke in daardie gebiede meer bekend was, soos byvoorbeeld die tekste wat afkomstig 
was uit die omgewing van Aleksandrië, ook genoem die Aleksandrynse tekste, asook dié van 
Konstantinopel of Bisantium (vandag Istanbul), wat ook die Bisantynse tekste genoem word. 
Hierdie geskiedenis is vele male en op verskeie wyses vir ons op skrif gestel en ons gaan nie 
hier daarop in nie. Die figuur hier onder gee vir ons ‘n idee van die proses wat gevolg is met 
die oorskryf van die Bybel sedert die begin van die Christelike kerk. Die woordjie outograaf 
verwys na die oorspronklike manuskrip wat die oorspronklike skrywer geskryf het, wat die 
vroeë kerke gebruik het om verskillende kopieë vir die gemeentes oor die wêreld heen te 
maak.  
 



 

Nestlé-Aland en UBS domineer steeds 

Die afgelope sowat twee honderd jaar word ‘n familie van Griekse tekste wat ontstaan het in 
die omgewing van Aleksandrië in Egipte deur die meeste Bybelvertalings gebruik as die 
grondteks vir nuwe vertalings. Hierdie Griekse tekste vind ons in die United Bible Society 
(UBS) se Greek New Testament asook in die Griekse Nuwe Testament van Nestlé-Aland. Ons 
noem hierdie tekste ook eklektiese tekste, omdat dit verskillende tekste met mekaar vergelyk, 
waarna ‘n lesing dan aanvaar word op grond van sy ouderdom. Daar is dus nie werklik 
verskil tussen die Griekse tekste van UBS en dié van Nestlé-Aland nie. Die enigste verskille 
lê in die manuskripte wat gemeld word om die teks teen te vergelyk.   

Daar is wel Christene wat nie die tekste van UBS of Nestlé-Aland wil aanvaar nie. Hulle 
meen dat die genoemde tekste uit ‘n omgewing kom waar die kerk beïnvloed kon gewees het 
deur dwaalleer, of dat die teks nie destyds in die vroeë Westerse kerke in veral Europa 
gebruik was nie, en derhalwe nie bekend was tydens die reformasie nie en daarom nie die 
beste teks is Bybelvertaling op te baseer nie. Daar is ook besware teen die gebruik van hierdie 
tekste omdat die datering van die tekste as vertrekpunt geneem word om die betroubaarheid 
daarvan te aanvaar. 

‘n Kwessie waarmee ons ook moet rekening hou, is die feit dat die Nuwe-Testamentiese 
wetenskap die afgelope 200 jaar, maar in besonder sedert die 1960’s ‘n drastiese verandering 
ondergaan het, veral ten opsigte van die debatte onder geleerdes oor die sogenaamde 
historiese-Jesus kwessie. Die afgelope jare word toenemend kritiese afleidings uit die Nuwe 
Testament gemaak wat daartoe lei dat die maagdelike geboorte van Jesus, die wonderwerke 
in die Bybel en selfs die opstanding van Jesus deur sulke teoloë bevraagteken word. Ons kan 
dus nie vandag die invloed en gevaar van die Skrifkritiek en die Jesus-seminaar op die 
Nuwe-Testamentiese wetenskap en -leerplanne by teologiese fakulteite wêreldwyd genoeg 
beklemtoon nie. Dit is ‘n kanker wat ook hier in Suid-Afrika sy tol geëis het in die teologie 
van Afrikaanse kerke en daarom is dit te verstane as Bybelgetroue gelowiges skepties is om 
sommer enige vertaling van die Bybel te lees. Hoewel ons nie te versigtig kan wees met die 
keuse van ‘n Bybelvertaling nie, het ons ten spyte van die kritiek, nie genoegsame redes om 
te aanvaar dat die Griekse tekste wat vandag gebruik word vir die meerderheid vertalings van 
die Bybel, nie betroubare weergawes van die oorspronklike Griekse manuskripte is nie. 
 



Is daar ‘n alternatief? 

Omdat ons voortdurend bewus is dat die Skrifkritiek vir ons ‘n wesenlike gevaar inhou, is 
daar al jare lank gesprekke in kerklike kringe of daar  naas die eklektiese tekste, enige ander 
betroubare bronne vir die Griekse grondteks is? In hierdie verband is daar ‘n teoloog met die 
naam van Maurice Robinson, wat ‘n baie belangrike bydrae gelewer het om te werk aan ‘n 
moontlike alternatief vir konserwatiewe teoloë en Bybellesers wat ‘n betroubare bronteks wil 
lees, maar versigtig is vir die eklektiese tekste van UBS en Nestlé-Aland.  

Robinson gebruik tekste wat uit die Westerse tradisie kom (ook genoem die Bisantynse 
tekste) as vertrekpunt vir die Griekse Nuwe Testament. Die Bisantynse tekstradisie was 
dominant as kerklike teks in die grootste deel van die kerkgeskiedenis sedert 350 na Christus 
en het eers met die ontdekking van die nou bekende manuskripte vanuit die Alexandrynse 
tekstradisie die afgelope sowat 200 jaar, in onbruik geraak. Daar bestaan geen twyfel dat die 
Griekssprekende Christelike kerke dié teks as beide liturgiese teks (in die kerk) en populêre 
teks (by die huis) gelees het nie. Die Bisantynse tekste was ook die groep tekste wat in die 
tyd van die Reformasie deur die kerk gebruik was. Hierdie teks noem Robinson die 
Meerderheidsteks. 

Dit is belangrik om net so terloops te noem dat Robinson in sy inleiding tot die Griekse 
Meerderheidsteks, wat bekend staan as die Byzantine Majority Textform Greek New 
Testament, meld dat daar ‘n algemene idee bestaan dat die Textus Receptus en die 
Meerderheidsteks dieselfde teks is, wat inderdaad nie die geval is nie. Die Textus Receptus is 
nie ‘n goeie Griekse teks nie, soos ons kerk ook al in sinodebesluite bevestig het. Daar 
bestaan sowat 1500 verskille tussen die teks wat algemeen bekend is as die Textus Receptus 
en die Bisantynse Meerderheidsteks.  

Hierdie noukeurige ondersoek van die Bisantynse tekste deur Robinson het al soveel respek 
afgedwing dat daar vandag toenemend ondersteuners in kerklike kringe is wat pleit vir ‘n 
Griekse teks wat al die tekstradisies van die vroeë kerk, soos onder andere die Westerse 
tekste, die Aleksandrynse tekste en die papirusse wat ontdek is by Oxyrhynchus in ‘n nuwe  
“meerderheidsteks” verwerk as grondteks vir die Nuwe Testament en Bybelvertaling. Hierdie 
is die benadering wat die United Bible Society in die laaste uitgawe van die Greek New 
Testament begin volg het, en in die volgende jare kan ons verwag om meer-en-meer tekste 
van die Bisantynse tradisie in die Griekse Nuwe Testament van UBS te sien. Dit sou moontlik 
vir baie Christene ‘n beter Griekse Nuwe Testament en meer aanvaarbare teks vir die 
vertaling van die Bybel wees omdat dit nie net een groep van Nuwe-Testamentiese tekste as 
vertrekpunt  neem nie.  
 

Ten slotte 

Die Bisantynse tekstradisie soos verteenwoordig in die “Meerderheidsteks” van Robinson, is 
beslis ‘n goeie alternatief vir gelowiges wat graag die Nuwe Testament wil lees in die vorm 



wat die kerk in die Westerse beskawing deur die eeue heen dit geken het.  Om dié rede kan 
die Bisantynse tekstradisie (soos verteenwoordig in die Meerderheidsteks van Robinson) 
veral in ons kerk se konteks, waar ons ons teologie instel op die herwinning en herontginning 
van die teologie van die kerk deur al die eeue, beslis as ‘n goeie alternatiewe bronteks 
oorweeg word vir studie en vertaling van die Nuwe Testament.  
 


	Inleiding 
	Nestlé-Aland en UBS domineer steeds 
	Is daar ‘n alternatief? 
	Ten slotte 

