
Kultuurvorming en kultuurherstel te midde van die huidige kultuuroorlog 

GDS Smit 

Toe ‘n groep Voortrekkers onder leiding van Jacobus Uys getrek het om die Kaapkolonie vir 

goed te verlaat, het hulle in April 1837 naby Grahamstad uitgespan. ‘n Engelse afvaardiging 

het die trekkers besoek en ‘n Statevertaling-Bybel aan hulle oorhandig. In die 

Voortrekkermonument in Pretoria vind ons ‘n uitbeelding op die marmergedenkmuur van die 

oorhandiging van dié Bybel aan die trekkers. Bewus van die diep gewortelde Christelike 

kultuur waarop die trekkers hulle lewens gebou het, was dié Bybel ‘n getuienis dat hulle van 

God afhanklik is in tye van gevaar en onsekerheid en dat sy Woord ‘n lig op hulle pad sou 

wees (vgl. Ps. 119:5).   

Toe my groot oupagrootjie, eerwaarde Erasmus Smit, die week voor die slag van Bloedrivier 

elke aand by Sarel Cilliers gestaan het, en hulle saam die gelofte van Bloedrivier herhaal 

het, was daar geen twyfel dat hulle voor die heilige God van hemel en aarde staan, en dat 

Bloedrivier een van die waterskeidingsoomblikke in die voortbestaan van dié volk sou wees 

nie. Die gelofte getuig van ‘n diepe besef van hulle afhanklikheid van God, en daarom was 

dit vir hulle voor-die-hand-liggend om te aanvaar dat die nageslag as verbondskinders op die 

ou spore van die vaders sou loop in afhanklikheid van God en spreek die gelofte die hoop uit 

dat die kindskinders in die verbondsverantwoordelikheid daarvan sou deel.   

Met verloop van tyd het ‘n kultuurskuif gekom in die Afrikaner se beskouing oor die Bybel, 

die kerk en die wêreld, in so mate, dat ons nie meer kan sê ons leef in ‘n Christelike kultuur 

nie. Ons bevind onsself tans midde-in ‘n kultuuroorlog, wat konflikpunte soos geloof, 

geskiedenis en kultuur op die spits dryf. Hierdie kultuuroorlog word onder andere deur die 

BLM-beweging, die Pride-beweging, die vandalisering van kultuurhistoriese standbeelde en 

-geboue, die feminisme, ens. gekenmerk. Baie teologiese fakulteite het die 

kontra-kultuurbeweging hoek, lyn en sinker gesluk met Afrika-Renaissance, inklusiwiteit, 

gelykheid, gender-kwessies, sosiale geregtigheid, bevrydingsteologie en feministiese 

teologie, wat die sillabusse van die teologiese kursusse oorheers.  

Die stadige ineenstorting van die tradisionele Christendom in Suid-Afrika en die opkoms van 

‘n verskeidenheid pseudo-Christendomme met ‘n teologie wat mense se ego’s streel, ons 

liefhebberye voed en as impuls dien vir sondes, word vandag openlik van sommige kansels 

en sosiale media platforms af gepreek. Sulke prediking het wel ‘n spirituele aanspraak, maar 

is ver van die tradisionele Christendom verwyder. ‘n Toenemende aantal van ons mense het 

hulle eie weergawes van Christenwees uitgedink, en die gevolg is dat baie sê: “Ja vir Jesus, 

nee vir die kerk”. Hulle verval egter maklik in ‘n oppervlakkige Christenwees, gefokus op 

goed-doen en goed-voel, maar ‘n lewe gekenmerk deur die afwesigheid van ‘n 



Christo-sentriese teologie. Só ‘n teologie verval maklik in ‘n godsdienstigheid sonder God. 

Sommige wil nie graag met God breuk nie, maar sien nie regtig kans vir die kerk nie, en wil 

beweer dat om Bybelverse met Whatsapp aan te stuur, hulle godsdienstigheid bewys, en om 

YouTube-kerk te kyk in die bed met jou nagklere en ‘n koppie koffie, hulle meer verryk, met 

dié bonus dat hulle nie hul besige agendas hoef te onderbreek met, soos hulle dit beskou, 

onbenullige rituele van kerk en liturgie, waaroor mense in elk geval nie kan saamstem nie.  

 

Ten spyte van bogenoemde, is daar by ons wat die Here liefhet en die roeping van sy kerk in 

die samelewing verstaan, konsensus dat ons by die Afrikaner opnuut ‘n liefde vir God se 

Woord én vir sy kerk wil leer, en derhalwe die sekulêre kultuur moet hervorm. Die vraag is 

egter hoe ons te werk moet gaan om dit te bereik, veral in ‘n tyd waarin mense nie graag 

meer kerk toe gaan nie en die kerk weens verskeie redes sy invloed in die samelewing 

verloor het? 

 

Die Woord gee vir ons goeie voorbeelde van hoe ons die uitdagende opdrag om die 

evangelie in ‘n vreemde, vyandige wêreld te verkondig, moet aanpak. Paulus het, toe hy die 

evangelie van Christus in ‘n vreemde kultuur en plek moes verkondig, gemeenskaplike 

grond gevind waaraan hy die evangelie kon knoop. In Handelinge 17:19-32 word vir ons 

beskryf hoe hy op die markplein van Athéne, wat beskou was as die destydse bakermat van 

die wysbegeerte, gaan staan het, en in die idioom van sy tyd met die mense gepraat het oor 

hulle behoefte aan ‘n persoonlike God, aangesien húlle gode onpersoonlike mensgemaakte 

wesens was, wat nie die natuurlike behoefte aan verbondenheid kon vul nie.  

Ons het dié ooreenkoms met wat Paulus in Athéne gevind het, daarin dat die kultuur waarin 

ons ons tans bevind, óók nog godsdienstig van aard is. George Lucas se Jedi se woorde: 

“May the force be with you” getuig veel van die kultuur waarin ons ons bevind, waarbinne 

daar nie plek vir Christus is nie, maar wel vir die “Force”.  Soos Paulus, moet ons óók 

vandag rekening hou met die filosowe van die dag wat verlossing in die mens, in die natuur 

óf in mensgemaakte gode soek. Soos Paulus, verkondig ons óók die evangelie in ‘n kultuur 

waarin die kerklike taal vreemd is, en óók op plekke wat nie tradisioneel beskou sou word as 

amptelike aanbiddingsplekke nie.  

Ons koester ongelukkig ‘n illusie as ons dink ons gaan die afgedwaaldes met sambokke kerk 

toe jaag. Ons moet natuurlik nie ophou preek nie, maar ons kan nie daar stop nie. Ons sal 

soos die gelowiges van ouds, die evangelie aan die wêreld moet bring op ‘n manier wat 

aansluit by die idioom van die tyd en ons sal op die “markpleine” van die tyd gehoor moet 

word om die hart van die wêreldling te raak. Ons sal dus ook gemeenskaplike grond moet 

identifiseer. Die omstandighede waarin ons ons tans in Suid-Afrika bevind, bied egter vir ons 



gulde geleenthede om die ou paaie te herontdek en in die proses ‘n stewige dosis Bybelse 

teologie vir die sekulêre samelewing in te gee. Ek noem enkele voorbeelde hier onder hoe 

ek dink ons dit kan begin doen. 

Ons benodig baie meer Afrikaanse kunstenaars en sangers wat tot die kultuuroorlog toetree, 

met Bybelse temas en gesonde reformatoriese teologie.  

Let op hoe byvoorbeeld sommige Country-liedere op subtiele wyse met Bybelse temas 

omgaan, sonder dat mens dit as geestelike liedere sou beskou. Daar is talle voorbeelde, ek 

noem twee, naamlik: Blake Shelton se God’s Country met woorde in die lirieke soos: “Got a 

deed to the land, but it ain't my ground. This is God's country” of dié van Brooks & Dunn se 

“Believe” met die lirieke: “I can't quote the book, The chapter or the verse. You can't tell me it 

all ends, In a slow ride in a hearse”.  

Ons moet ook nie die belangrike rol van teater en film onderskat nie. Films uit die vorige eeu 

soos The Robe (1953), Ben-Hur (1959), Barabbas (1961), en The Ten Commandments 

(1956) het ‘n belangrike rol gespeel in die heroriëntering van die post - WWII kultuur van 

fatalisme, pessimisme en agnostisisme. Ons benodig in ons tyd meer dokumentêre films 

soos The Riot and the Dance om die Discovery-kanaal en National Geographic se 

evolusie-teologie teen te werk en ons benodig kinderprogramme waarin die 

strokiesprentkarakters nie worstel met hulle gender en uiteindelik verlief raak op hulle beste 

selfdegeslag vriend, of selfs vriende, nie!  

Nog ‘n terrein wat ons kan gebruik om die kultuur te beïnvloed, is dié van ons erfenis. Daar 

is ‘n groeiende belangstelling onder jongmense in die geskiedenis, veral omdat hulle nie die 

geskiedenis gehoor het nie, of omdat hulle verdraaide weergawes van die geskiedenis 

gehoor het, en self wil vasstel wat waar is en wat nie. Dit is een van die redes waarom lirieke 

soos “De la Rey” en “Afrikanerhart” so gewild was. Deur ons erfenis te herontdek, kan ons 

ook die waardes en lewensbeskouing van ons voorouers herstel of vorm.   

Ons het groot geleenthede om die boodskap van die Bybel uit te dra, maar ons benodig 

meer Christen kunstenaars en wetenskaplikes wat dit help doen. Ons het ongetwyfeld ‘n 

belangrike roeping tot kultuurvorming en -hervorming midde-in die kultuuroorlog wat tans 

woed. In die stryd wat woed, word ons in Efesiërs 6:12 opnuut herinner wie die werklike 

vyand van die kerk is: “Want ons worstelstryd is nie teen vlees en bloed nie, maar teen die 

owerhede, teen die magte, teen die wêreldheersers van die duisternis van hierdie eeu, teen 

die bose geeste in die lug”. 

 


