Kultuurvorming en kultuurherstel te midde van die huidige kultuuroorlog

GDS Smit

Toe ‘n groep Voortrekkers onder leiding van Jacobus Uys getrek het om die Kaapkolonie vir
goed te verlaat, het hulle in April 1837 naby Grahamstad uitgespan. ‘n Engelse afvaardiging
het die trekkers besoek en ‘n Statevertaling-Bybel aan hulle oorhandig. In die
Voortrekkermonument in Pretoria vind ons ‘n uitbeelding op die marmergedenkmuur van die
oorhandiging van dié Bybel aan die trekkers. Bewus van die diep gewortelde Christelike
kultuur waarop die trekkers hulle lewens gebou het, was dié Bybel ‘n getuienis dat hulle van
God afhanklik is in tye van gevaar en onsekerheid en dat sy Woord ‘n lig op hulle pad sou

wees (vgl. Ps. 119:5).

Toe my groot oupagrootjie, eerwaarde Erasmus Smit, die week voor die slag van Bloedrivier
elke aand by Sarel Cilliers gestaan het, en hulle saam die gelofte van Bloedrivier herhaal
het, was daar geen twyfel dat hulle voor die heilige God van hemel en aarde staan, en dat
Bloedrivier een van die waterskeidingsoomblikke in die voortbestaan van dié volk sou wees
nie. Die gelofte getuig van ‘n diepe besef van hulle athanklikheid van God, en daarom was
dit vir hulle voor-die-hand-liggend om te aanvaar dat die nageslag as verbondskinders op die
ou spore van die vaders sou loop in athanklikheid van God en spreek die gelofte die hoop uit

dat die kindskinders in die verbondsverantwoordelikheid daarvan sou deel.

Met verloop van tyd het ‘n kultuurskuif gekom in die Afrikaner se beskouing oor die Bybel,
die kerk en die wéreld, in so mate, dat ons nie meer kan sé ons leef in ‘n Christelike kultuur
nie. Ons bevind onsself tans midde-in ‘n kultuuroorlog, wat konflikpunte soos geloof,
geskiedenis en kultuur op die spits dryf. Hierdie kultuuroorlog word onder andere deur die
BLM-beweging, die Pride-beweging, die vandalisering van kultuurhistoriese standbeelde en
-geboue, die feminisme, ens. gekenmerk. Baie teologiese fakulteite het die
kontra-kultuurbeweging hoek, lyn en sinker gesluk met Afrika-Renaissance, inklusiwiteit,
gelykheid, gender-kwessies, sosiale geregtigheid, bevrydingsteologie en feministiese

teologie, wat die sillabusse van die teologiese kursusse oorheers.

Die stadige ineenstorting van die tradisionele Christendom in Suid-Afrika en die opkoms van
‘n verskeidenheid pseudo-Christendomme met ‘n teologie wat mense se ego’s streel, ons
liefhebberye voed en as impuls dien vir sondes, word vandag openlik van sommige kansels
en sosiale media platforms af gepreek. Sulke prediking het wel ‘n spirituele aanspraak, maar
is ver van die tradisionele Christendom verwyder. ‘n Toenemende aantal van ons mense het
hulle eie weergawes van Christenwees uitgedink, en die gevolg is dat baie sé: “Ja vir Jesus,
nee vir die kerk”. Hulle verval egter maklik in ‘n oppervlakkige Christenwees, gefokus op

‘ ‘

goed-doen en goed-voel, maar ‘n lewe gekenmerk deur die afwesigheid van ‘n



Christo-sentriese teologie. SO ‘n teologie verval maklik in ‘n godsdienstigheid sonder God.
Sommige wil nie graag met God breuk nie, maar sien nie regtig kans vir die kerk nie, en wil
beweer dat om Bybelverse met Whatsapp aan te stuur, hulle godsdienstigheid bewys, en om
YouTube-kerk te kyk in die bed met jou nagklere en ‘n koppie koffie, hulle meer verryk, met
dié bonus dat hulle nie hul besige agendas hoef te onderbreek met, soos hulle dit beskou,

onbenullige rituele van kerk en liturgie, waaroor mense in elk geval nie kan saamstem nie.

Ten spyte van bogenoemde, is daar by ons wat die Here liefhet en die roeping van sy kerk in
die samelewing verstaan, konsensus dat ons by die Afrikaner opnuut ‘n liefde vir God se
Woord én vir sy kerk wil leer, en derhalwe die sekulére kultuur moet hervorm. Die vraag is
egter hoe ons te werk moet gaan om dit te bereik, veral in ‘n tyd waarin mense nie graag
meer kerk toe gaan nie en die kerk weens verskeie redes sy invloed in die samelewing

verloor het?

Die Woord gee vir ons goeie voorbeelde van hoe ons die uitdagende opdrag om die
evangelie in ‘n vreemde, vyandige wéreld te verkondig, moet aanpak. Paulus het, toe hy die
evangelie van Christus in ‘n vreemde kultuur en plek moes verkondig, gemeenskaplike
grond gevind waaraan hy die evangelie kon knoop. In Handelinge 17:19-32 word vir ons
beskryf hoe hy op die markplein van Athéne, wat beskou was as die destydse bakermat van
die wysbegeerte, gaan staan het, en in die idioom van sy tyd met die mense gepraat het oor
hulle behoefte aan ‘n persoonlike God, aangesien hulle gode onpersoonlike mensgemaakte

wesens was, wat nie die natuurlike behoefte aan verbondenheid kon vul nie.

Ons het dié ooreenkoms met wat Paulus in Athéne gevind het, daarin dat die kultuur waarin
ons ons tans bevind, 66k nog godsdienstig van aard is. George Lucas se Jedi se woorde:
“May the force be with you” getuig veel van die kultuur waarin ons ons bevind, waarbinne
daar nie plek vir Christus is nie, maar wel vir die “Force”. Soos Paulus, moet ons 66k
vandag rekening hou met die filosowe van die dag wat verlossing in die mens, in die natuur
of in mensgemaakte gode soek. Soos Paulus, verkondig ons 66k die evangelie in ‘n kultuur
waarin die kerklike taal vreemd is, en 66k op plekke wat nie tradisioneel beskou sou word as

amptelike aanbiddingsplekke nie.

Ons koester ongelukkig ‘n illusie as ons dink ons gaan die afgedwaaldes met sambokke kerk
toe jaag. Ons moet natuurlik nie ophou preek nie, maar ons kan nie daar stop nie. Ons sal
soos die gelowiges van ouds, die evangelie aan die wéreld moet bring op ‘n manier wat
aansluit by die idioom van die tyd en ons sal op die “markpleine” van die tyd gehoor moet
word om die hart van die wéreldling te raak. Ons sal dus ook gemeenskaplike grond moet

identifiseer. Die omstandighede waarin ons ons tans in Suid-Afrika bevind, bied egter vir ons



gulde geleenthede om die ou paaie te herontdek en in die proses ‘n stewige dosis Bybelse
teologie vir die sekulére samelewing in te gee. EK noem enkele voorbeelde hier onder hoe

ek dink ons dit kan begin doen.

Ons benodig baie meer Afrikaanse kunstenaars en sangers wat tot die kultuuroorlog toetree,

met Bybelse temas en gesonde reformatoriese teologie.

Let op hoe byvoorbeeld sommige Country-liedere op subtiele wyse met Bybelse temas
omgaan, sonder dat mens dit as geestelike liedere sou beskou. Daar is talle voorbeelde, ek
noem twee, naamlik: Blake Shelton se God’s Country met woorde in die lirieke soos: “Got a
deed to the land, but it ain't my ground. This is God's country” of dié van Brooks & Dunn se
“Believe” met die lirieke: “/ can't quote the book, The chapter or the verse. You can't tell me it

all ends, In a slow ride in a hearse”.

Ons moet ook nie die belangrike rol van teater en film onderskat nie. Films uit die vorige eeu
soos The Robe (1953), Ben-Hur (1959), Barabbas (1961), en The Ten Commandments
(1956) het ‘n belangrike rol gespeel in die heroriéntering van die post - WWiII kultuur van
fatalisme, pessimisme en agnostisisme. Ons benodig in ons tyd meer dokumentére films
soos The Riot and the Dance om die Discovery-kanaal en National Geographic se
evolusie-teologie teen te werk en ons benodig kinderprogramme waarin die
strokiesprentkarakters nie worstel met hulle gender en uiteindelik verlief raak op hulle beste

selfdegeslag vriend, of selfs vriende, nie!

Nog ‘n terrein wat ons kan gebruik om die kultuur te beinvloed, is dié van ons erfenis. Daar
is ‘n groeiende belangstelling onder jongmense in die geskiedenis, veral omdat hulle nie die
geskiedenis gehoor het nie, of omdat hulle verdraaide weergawes van die geskiedenis
gehoor het, en self wil vasstel wat waar is en wat nie. Dit is een van die redes waarom liricke
soos “De la Rey” en “Afrikanerhart’ so gewild was. Deur ons erfenis te herontdek, kan ons

ook die waardes en lewensbeskouing van ons voorouers herstel of vorm.

Ons het groot geleenthede om die boodskap van die Bybel uit te dra, maar ons benodig
meer Christen kunstenaars en wetenskaplikes wat dit help doen. Ons het ongetwyfeld ‘n
belangrike roeping tot kultuurvorming en -hervorming midde-in die kultuuroorlog wat tans
woed. In die stryd wat woed, word ons in Efesiérs 6:12 opnuut herinner wie die werklike
vyand van die kerk is: “Want ons worstelstryd is nie teen viees en bloed nie, maar teen die
owerhede, teen die magte, teen die wéreldheersers van die duisternis van hierdie eeu, teen

die bose geeste in die lug”.



